
Jurnal Matlamat Minda, Vol.5, No. 1, 2025: 1-10 

Jurnal Program Studi: Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI :10.56633 

1 

 

 

 

Dakwah dalam Tradisi Potong Jambul (Walimah Tasmiyah) Desa Bantan Air 

Kecamatan Bantan Kabupaten Bengkalis 

Prayugo1, Imam Hakim2, Amrizal3 

IAIN Datuk Laksemana Bengkalis 

prayugomsi@gmail.com 

 

 

Abstrak 

Pembacaan Kitab Al-Barzanji merupakan salah satu tradisi keagamaan yang syarat nilai-nilai 

spiritual dan budaya dalam masyarakat Muslim, khususnya di pulau bengkalis. Pembacaan Kitab 

Al-Barzanji adalah kegiatan melantunkan teks berisi pujian (shalawat), kisah kelahiran, nasab, 

dan akhlak Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم yang disusun oleh Syekh Ja‘far bin Hasan Al-Barzanji. Dalam 

acara potong jambul (puputan), pembacaan Al-Barzanji dilakukan sebagai bagian dari rangkaian 

doa dan syukuran atas kelahiran seorang anak, sekaligus sebagai sarana dakwah dan pendidikan 

keagamaan. Tradisi potong jambul atau puputan merupakan budaya lokal yang menandai fase 

awal kehidupan bayi, biasanya setelah tali pusar lepas. Ketika Islam berkembang di Nusantara, 

para ulama dan wali menyebarkan ajaran Islam dengan pendekatan kultural, yaitu mengislamkan 

tradisi tanpa menghilangkan nilai adat yang baik. Salah satu bentuknya adalah memasukkan 

pembacaan Al-Barzanji ke dalam acara potong jambul. Pembacaan Kitab Al-Barzanji dalam 

acara potong jambul (puputan) mengandung berbagai nilai dakwah yang penting dan relevan 

bagi kehidupan umat Islam. Pembacaan Kitab Al-Barzanji memiliki relevansi yang kuat dengan 

tradisi potong jambul (puputan) karena keduanya sama-sama mengandung makna spiritual, 

sosial, dan edukatif. Pembacaan Kitab Al-Barzanji dalam acara potong jambul (Walimah 

Tasmiyah) mengandung beberapa bentuk dakwah yang disampaikan secara halus dan efektif.  

 

Kata kunci: Al-Barzanji, Dakwah, Tradisi Potong Jambul (Walimah Tasmiyah) 

 

 

 

Pendahuluan 

Kemajemukan karakteristik budaya yang dimiliki Indonesia salah satunya fenomena 

pembacaan kitab Al Barzanji karya Syeikh Ja’far Al-Barzanji. Fenomena pembacaan kitab Al- 

Barzanji di wilayah pulau Bengkalis semakin berkembang, baik di kalangan masyarakat 

pedesaan maupun masyarakat kota. Hal ini sering dilakukan pada kegiatan-kegiatan keagamaan 

seperti maulid, kelahiran anak, syukuran dan lain sebagainya. membaca kitab al-Barzanji dengan 

tujuan Tabarrukan (mengambil berkah) dari Rasulullah SAW. Sehingga kita mendapatkan syafaat 

Beliau kelak di hari akhir, agar segala hajat dapat dikabul. Maka dari sinilah adanya dorongan 

mailto:prayugomsi@gmail.com


Jurnal Matlamat Minda, Vol.5, No. 1, 2025: 1-10 

Jurnal Program Studi: Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI :10.56633 

2 

 

 

 

dari peneliti untuk memperdalam dan memahami kitab Al-Barzanji, untuk bisa diamalkan dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Dalam sejarah kemajemukannya, dibidang agama khususnya agama Islam, Indonesia 

mampu menciptakan sejarah luar biasa, kesuksesan penyebaran agama Islam yang dalam waktu 

singkat menjadi agama mayoritas adalah melalui internalisasi budaya dan tradisi lokal, hal ini 

juga membuat penyebaran agama Islam dilakukan tanpa agresi militer. Dalam penyebarannya 

tentu tidak lepas dari orang yang membawa faham pendidikan agama Islam ditengah tengah 

masyarakat, pada saat itu Islam sukses disebarkan melalui faham Ahlus Sunah Waljamaah, 

dengan prinsip metode ibadah yang diajarkan Imam Syafii dan tasawuf Imam Junaid Al 

Baghdadi. Maka didalam upaya untuk melanjutkan pendidikan agama islam dan 

mempertahankan pemahaman Ahlus Sunnah Waljamaah berdirilah lembaga – lembaga 

pendidikan maupun organisasi sebagai wadah kajian dan pergerakan keagamaan dengan ruang 

perjuangan yang lebih meluas dan integral. Tradisi merupakan peninggalan dari masa lampau 

yajng masih tetap dilestajrikajn hingga kini. Tradisi memiliki keterkaitajn yang kujt dengan 

berbagai bidajng kehidupan, seperti agamj, ekonomi, sosial, pendidikan, dajn lain-lain. 

Keberadaan tradisi memberikajn pengaruh penting dalam perkembangan kebudayaan. Trdisi 

yang diterimaj dajn dijalankan oleh masyarakat akan membentuk kebudajyaajn yang positif, 

yang pajdaj ajkhirnyaj turut membentuk karakter dan kepribadian yang baik dalam kehidupajn 

bermajsyajrajkajt.(Fajar Ikrom Mustofa. 2022) Melalui traisi keagamaan, masyarajkat di ajjarkan 

tentang nilaji kebersaman, toleransi, dan penghargaan terhadap kearifajn lokaj yajng telah 

diwariskan secara turun-temurun. Oleh kajenaj itu, pelestarian tradisi keagamaan memiliki peran 

penting dalam menjaga kesinambungan nilai-nilai Islam serta memperkuat jati diri keislaman 

generasi muda. Bengkalis telah memiliki berbagai macam adat istiadat yang sangat beraneka 

ragam. Hal ini menjadi kazanah kekayaan tersendiri yang dimiliki oleh bangsa Indonesia 

dibanding dengan bangsa lainnya. Berbagai agama dan kepercayaan seperti Animisme, 

Dinamisme, Hindu dan Budha pun sudah banyak dianut oleh bangsa Indonesia. Masyarakat 

melayu khususnya dipercaya memiliki kebudayan yang khas, dan terkenal dengan masyarakat 

yang menjunjung tinggi sifat-sifat leluhur dan tradisinya. Kedatangan Islam dengan membawa 

ajarannya tidak lalu meniadakan tradisi yang telah ada. Sebaliknya, tradisi-tradisi yang telah ada 



Jurnal Matlamat Minda, Vol.5, No. 1, 2025: 1-10 

Jurnal Program Studi: Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI :10.56633 

3 

 

 

 

dan yang tidak sesuai dengan ajaran Islam lalu diakomodir dan dipadukan ke dalam ajaran Islam. 

Sehingga ajaran Islam dapat diterima ditengah-tengah kehidupan masyarakat. Proses inilah yang 

sering disebut akulturasi. (Muhammad Sholikhin. 2010). 

Salah satu wujud nyata dari pertemuan antara nilai keagamaan dan sastra Islam adalah 

tradisi pembacaan Al-Barzanji. Tradisi ini merupakan bentuk pengamalan nilai-nilai keagamaan 

yang memiliki makna mendalam bagi masyarakat Muslim. Al-Barzanji sendiri merupakan karya 

sastra Islami yang berisi puji-pujian kepada Nabi Muhammad SAW (Ibrahim, 2021). Dalam 

tradisi masyarakat Indonesia, kitab ini tidak hanya dibacakan pada peringatan Maulid Nabi, 

tetapi juga dalam berbagai momen sakral seperti khitanan, pernikahan, akikah, haul, dan 

khataman. Tradisi ini mengandung nilai spiritual, edukatif, dan kultural yang kaya, serta menjadi 

sarana penguatan akhlak dan kecintaan terhadap Rasulullah SAW (Roviandri, 2025). Namun, di 

tengah arus modernisasi dan globalisasi, banyak tradisi keagamaan mulai terpinggirkan, terutama 

di kalangan generasi muda. Perubahan ini memengaruhi kehidupan sosial, cara hidup, dan 

kepercayaan yang diwariskan turun-temurun. Dampak globalisasi menyentuh berbagai aspek 

kehidupan, termasuk sosial, ekonomi, dan budaya (Faturolis, 2023). Generasi muda cenderung 

lebih tertarik pada hal-hal instan dan hiburan digital yang jauh dari nilai-nilai keislaman, 

sehingga tradisi seperti Al-Barzanji dianggap kuno dan mulai kehilangan partisipasi dari mereka. 

Fenomena ini terlihat jelas di Desa Bantan Air , Kecamatan Bantan kabupaten Bengkalis . 

Meskipun pembacaan Al-Barzanji telah menjadi identitas keagamaan dalam acara seperti akikah 

dan pernikahan, minat remaja di desa ini cenderung menurun. Hasil observasi menunjukkan 

bahwa mayoritas remaja kurang berpartisipasi; keterlibatan mereka sering kali hanya bersifat 

sementara dan kurang antusias. Jika kondisi ini dibiarkan, dikhawatirkan eksistensi Al-Barzanji 

sebagai warisan budaya Islam akan tergerus. Di sisi lain, masyarakat Desa bantan air kecamatan 

bantan juga memiliki tradisi siklus kehidupan (kelahiran, pernikahan, kematian) yang telah 

menjadi adat (‘urf). Tradisi seperti mapati, mitoni, hingga walimah tasmiyah (upacara pemberian 

nama) adalah hasil akulturasi antara nilai Islam dan budaya lokal. Namun, praktik walimah 

tasmiyah di Desa Bantan Air kini mendapat kritik dari beberapa kalangan yang menganggapnya 

tidak sesuai dengan tuntunan Al-Qur’an dan Hadis (Matsumoto, 2000). Oleh karena itu, 

penelitian mengenai tradisi walimah tasmiyah di Desa Bantan Air ini sangat penting untuk dikaji 



Jurnal Matlamat Minda, Vol.5, No. 1, 2025: 1-10 

Jurnal Program Studi: Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI :10.56633 

4 

 

 

 

guna menghindari kesalahpahaman serta mengungkap nilai dakwah yang terkandung di 

dalamnya. Yang memengaruhi berbagai aspek kehidupan masyarakat, termasuk dalam bidang 

sosial, ekonomi, budaya, politik, dan lainnya. (Hikna Faturolis. 2023) Merekaj cenderung lebih 

tertarik pada hal-hl instan, hiburan digital, dajn konten-konten yang jauh dari nilai-nilai 

keislaman. Akibatnya, banyak tradisi keagamaan yang mulai diabaikan, bajhkajn dianggaj kuno 

dan tidak relevan. Salah satu tradisi yang mengalami penurunan partisipasi djri kalangan mudaj 

adalah pembacaan Al-Barzanji. Desa Bantan Air merupajkan salah satu daerah yang berada pada 

kabupaten Kepulauan Meranti. Desa ini memiliki tradisi pembacaan Al-Barzanji sebagai bagian 

dari identitas keagjmaannya. Tradisi ini telah berlangsung turun-temurun yang biasanya 

dilaksanakan pada acara-acara tertentu, seperti maulid nabi, akikah, dan pernikahan. Namun, 

seiring perkembangan zaman partisipasi yang ditunjukkan hanya bersifat sementara. Remaja 

yang awalnya hadir dalam beberapa kesempatan, lambat laun tidak lagi menunjukkan antusiasme 

untuk terlibat. Jika kondisi ini terus dibiarkan, maka dikhawatirkan tradisi Al-Barzanji sebagai 

salah satu warisan budaya keislaman akan tergerus dan kehilangan eksistensinya di masa depan. 

Padahal, peran remaja sebagai generasi penerus sangat vital dalam menjaga kesinambungan 

tradisi keislaman di tingkat lokal. Keterlibatan mereka tidak hanya menunjukkan partisipasi 

sosial, tetapi juga merupakan bentuk tanggung jawab spiritual sebagai bagian dari umat Islam. 

Tradisi maupun adat istiadat masyarakat Melayu Kepulauan Meranti yang mencakup kelahiran, 

pernikahan, dan kematian hingga kini masih populer dan telah menjadi adat (‘urf) bagi 

masyarakat tertentu." 

Karena tradisi-tradisi tersebut merupakan bagian momentum kehidupan yang tak 

terpisahkan, baik bagi yang mengalaminya, maupun bagi orang sekeliling. Islam sendiri sangat 

memperhatikan proses-proses penting yang berhubungan dengan siklus kehidupan tersebut 

sebagai tingkatan fase kehidupan berislam secara kaffah. Menurut kalangan Islam Melayu, siklus 

kehidupan berkenaan dengan kelahiran seperti mapati, mitoni, brokohan, sepasaran, puputan 

yang awalnya murni tradisi yang ada di Masyarakat Melayu Pulau Meranti, kemudian dipadukan 

dengan nilai-nilai ajaran Islam agar tidak bertentangan dengan ajaran Islam. Sehingga disusunlah 

bacaan dan cara-cara tertentu untuk memperingati siklus yang dianggap penting ini diisi dengan 

bacaan yang tidak lain dari Al-Qur’an, yang sudah pasti mendapatkan pahala bagi yang 



Jurnal Matlamat Minda, Vol.5, No. 1, 2025: 1-10 

Jurnal Program Studi: Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI :10.56633 

5 

 

 

 

membacanya. Adanya berbagai ritual dan tradisi yang dilaksanakan secara islami melalui proses 

akulturasi antara Islam dan Melayu tersebut oleh umat Islam di Bengkalis kemudian melahirkan 

tradisi “baru” ditengah-tengah masyarakat yang diantaranya ialah walîmah tasmiyah (Upacara 

pemberian nama pada anak yang baru lahir). walîmah tasmiyah sebagai hasil formula akulturasi 

antara tradisi budaya Islam Melayu dalam pelaksanaannya mendapat “kritik” dari beberapa 

kalangan. Bahkan lebih dari itu, tradisi ini disebut-sebut sebagai tradisi “sesat” karena tidak 

sesuai tuntunan Al-Qur’ân dan Hadîts. ( Matsumoto. 2000) Berdasarkan hal tersebut diatas, maka 

pembahasan mengenai walîmah tasmiyah ini dianggap perlu dan menjadi penting untuk dikaji 

baik dari segi dalil, makna, maupun dari segi ajarannya untuk menghindari kesalahfahaman dan 

perpecahan antar umat Islam. Pembahasan akan difokuskan pada tradisi walîmah tasmiyah di 

Desa Bantan air kecamatan Bantanb , kabupaten Bengkalis dan dikaitkan dengan Dakwah dalam 

tradisi Potong jambul (Walimah tasmiyah) yang terkandung dalam tradisi tersebut 

METODE 

 

Penelitian pada Hakekatnya merupakan wahana untuk menemukan kebenaran atau nutuk 

lebih membenarkan kebenaran. (Lexy J. Moleong,. 2000) Dalam Penelitian ini metode penelitian 

yang digunakan adalah Kualitatif. Pengertian penelitian kualitatif dapat diartikan sebagai 

penelitian yang menghasilkan data diskriptif mengenai kata-kata lisan maupun tulisan, dan 

tingkah laku yang dapat diamati dari orang-orang yang diteliti. Penelitian kulitatif dilakukan 

dalam situasi yang wajar (Natural Setting) dan data yang dikumpulkan umumnya bersifat 

kualitatif. Oleh karena itu, penelitian ini disebut Metode kualitatif. Metode kualitatif lebih 

berdasarkan pada filsafat fenomenologis yang mengutamakan penghayatan (Verstehan). Metode 

kualitatif berusaha memahami dan menafsirkan makna suatu peristiwa intraksi tingkahlaku 

manusia dalam situasi tertentu menurut perspektif peneliti sendiri. (Husaini Umar, Puracono 

Setiady akbar.2008). Responden dalam metode kualitatif berkembang terus (snowball) secara 

bertujuan (purporsive) sampai data yang dikumpulkan dianggap memuaskan. Alat pengumpulan 

data atau instrument penelitian dalam metode kualitatif ialah sipeneliti sendiri. Jadi peneliti 

merupakan bay instrument, dalam mengumpulkan data. Sipeneliti harus terjun sendiri ke 

lapangan secara aktif. Teknik pengumpulan data yang sering digunakan ialah obsevasi 

partisipasi, wawancara dan Dokumentasi. 



Jurnal Matlamat Minda, Vol.5, No. 1, 2025: 1-10 

Jurnal Program Studi: Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI :10.56633 

6 

 

 

 

PEMBAHASAN 

Dakwah Dalam Tradisi Potong Jambul (Walimah Tasmiyah) 

 

Dakwah melalui tradisi adalah metode penyiaran, pengembangan, atau ajakan ajaran 

Islam yang dilakukan dengan cara mengadaptasi, memanfaatkan, atau memasukkan nilai- 

nilai Islam ke dalam tradisi, adat istiadat, atau budaya lokal yang sudah mengakar kuat di 

masyarakat. Pendekatan ini dikenal juga sebagai dakwah kultural atau dakwah bil 

hal (melalui perbuatan nyata dan teladan) dalam konteks sosial budaya. (Mulhlas, 

Abdullah Munir.2005) Bertujuan agar pesan agama dapat diterima dengan mudah tanpa 

menimbulkan penolakan atau konflik, karena disampaikan melalui medium yang sudah 

familiar dan disukai oleh masyarakat setempat, sebagaimana dicontohkan oleh para 

penyebar islam. Walîmah tasmiyah merupakan jamuan tasyakuran pada peresmian nama 

bayi yang baru lahir. Tradisi semacam ini pada zaman sekarang sudah mulai menemukan 

bentuk yang baru, yakni bagi yang mampu biasanya dilaksanakan bertepatan dengan 

upacara aqiqahnya yaitu pada hari ketujuh dari hari kelahiran bayi bersamaan dengan 

mencukur rambut. ( M. Afnan Chafidz dan A. Ma’ruf Asrori-2006) Pada acara walîmah 

tasmiyah, Aqiqah dan pemotongan rambut tersebut, selain diberikan jamuan yang berupa 

daging kambing hasil sembelihan, juga dibacakan kitab Maulid Nabi Muhammad SAW. 

Oleh karena itu walîmah tasmiyah menurut sebagian masyarakat ada yang menyamakan 

dengan walîmah aqîqah karena pelaksanaan dan prosesi ritualnya sama. Prosesi acara 

walîmah tasmiyah dilakukan sesuai dengan tradisi masing-masing daerah dan pihak 

penyelenggara. Sehingga wajar apabila istilah dan prosesi walîmah tasmiyah anatara 

daerah satu dengan yang lainnya berbeda, antara keluarga satu dengan keluarga lainnya 

berbeda. Sedangkan mengenai pemberian nama anak, Rasulullah SAW menyeru umatnya 

agar dalam hal memberi nama kepada anak-anak mereka dengan nama-nama yang baik. 

Artinya hendaklah nama itu mengandung arti atau makna yang baik. Karena menurut 

pandangan Islam selain nama mengandung unsur doa dan harapan, nama berfungsi 

membentuk kepribadian tertentu bagi si empunya nama serta sebagai panggilan baik di 

dunia maupun di akhirat. Rasulullah SAW bersabda: ( Qoyyim al-Jauziyah.2006). 



Jurnal Matlamat Minda, Vol.5, No. 1, 2025: 1-10 

Jurnal Program Studi: Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI :10.56633 

7 

 

 

 

Dakwah melalui Tradisi Potong Jambul (Walimah tasmiyah) adalah tradisi syukuran 

dan pemberian nama kepada bayi yang umumnya disertai doa bersama, pembacaan ayat 

Al-Qur’an, serta nasihat keagamaan. Tradisi ini dapat menjadi media dakwah kultural 

yang efektif karena berlangsung dalam suasana kekeluargaan dan melibatkan masyarakat 

luas serta mempunyai makna yang terkandung di dalam tadisi Potong jambul (walimah 

tasmiyah). 

Pertama. Makna dan Nilai Dakwah. Syukur kepada Allah atas kelahiran anak 

sebagai amanah. Penanaman aqidah sejak dini, melalui doa dan harapan baik pada nama 

yang diberikan. Penguatan ukhuwah (silaturahmi) antar keluarga dan masyarakat. 

Pelestarian tradisi lokal yang selaras dengan nilai Islam. Penguatan silaturahmi dan 

kebersamaan sosial. Sedekah dan kepedulian sosial, melalui jamuan atau berbagi 

makanan. 

Kedua. Bentuk Dakwah dalam Potong Jambul (Walimah Tasmiyah) merupakan Doa 

bersama dan pembacaan ayat Al-Qur’an (misalnya Al-Fatihah, doa keselamatan). 

Tausiyah singkat tentang: Anak sebagai amanah dari Allah Kewajiban orang tua dalam 

mendidik anak secara Islami Pentingnya aqidah dan akhlak sejak dini Keteladanan: 

menyederhanakan acara, menghindari unsur syirik, dan menonjolkan nilai ibadah. Simbol 

edukatif: menjelaskan makna potong rambut sebagai simbol kebersihan, awal kehidupan, 

dan doa kebaikan. Keteladanan sosial, seperti berbagi makanan/sedekah sebagai wujud 

kepedulian. Simbol edukatif, misalnya penjelasan makna nama dan nilai yang ingin 

ditanamkan. 

Tiga. Pesan Dakwah yang Relevan serta Pentingnya nama baik sebagai doa dan 

identitas. Peran orang tua sebagai pendidik pertama dan utama. Menghidupkan akhlak 

mulia dalam keluarga. Menjaga tradisi selama tidak bertentangan dengan syariat. Pesan 

Dakwah yang Dapat Disampaikan Menjaga niat ibadah dalam setiap tradisi. Melestarikan 

adat selama tidak bertentangan dengan syariat Islam. Menumbuhkan tanggung jawab 

orang tua terhadap pendidikan iman dan akhlak anak. Menjadikan tradisi sebagai sarana 

mengingat Allah, bukan sekadar seremonial. 



Jurnal Matlamat Minda, Vol.5, No. 1, 2025: 1-10 

Jurnal Program Studi: Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI :10.56633 

8 

 

 

 

Empat. Keunggulan Dakwah Kultural Lebih diterima karena tidak menggurui. 

Kontekstual, dekat dengan kehidupan sehari-hari. Inklusif, menjangkau berbagai lapisan 

masyarakat. Keunggulan Dakwah Kultural Disampaikan dalam suasana akrab dan 

kekeluargaan. Mudah diterima oleh masyarakat lintas usia. Menjembatani agama dan 

budaya lokal secara harmonis. 

Lima. Dakwah melalui tradisi potong jambul atau puputan menunjukkan bahwa 

Islam menghargai budaya selama sejalan dengan nilai tauhid. Dengan pendekatan yang 

bijak dan edukatif, tradisi ini dapat menjadi sarana dakwah yang menanamkan iman, 

akhlak, dan kebersamaan dalam masyarakat. Jika diperlukan, saya bisa membantu 

membuat teks ceramah singkat, susunan acara puputan, atau makalah dakwah kultural 

dengan tema ini. pembacaan kitab al-baerzanji di acara potong jambul. Pembacaan Kitab 

Al-Barzanji dalam Acara Potong Jambul. Pembacaan Kitab Al-Barzanji dalam acara 

potong jambul (Walimah Tasmiyah) merupakan bentuk dakwah kultural yang hidup di 

tengah masyarakat Muslim Nusantara. Tradisi ini memadukan syukur atas kelahiran anak 

dengan kecintaan kepada Rasulullah صلى الله عليه وسلم. Melalui walimah tasmiyah menunjukkan bahwa 

Islam dapat disampaikan dengan lembut, bijak, dan membumi. Dengan memadukan nilai 

agama dan tradisi, dakwah menjadi lebih hidup, bermakna, dan berkelanjutan dalam 

masyarakat. Makna dan Nilai Dakwah. Pesan Dakwah yang Dapat Disampaikan Menjaga 

niat ibadah dalam setiap tradisi. Melestarikan adat selama tidak bertentangan dengan 

syariat Islam. Menumbuhkan tanggung jawab orang tua terhadap pendidikan iman dan 

akhlak anak. Menjadikan tradisi sebagai sarana mengingat Allah, bukan sekadar 

seremonial. 

 

Simpulan 

Tradisi Potong Jambu (atau sering disebut juga dengan prosesi mencukur rambut 

bayi) di Pulau Bengkalis merupakan bagian tak terpisahkan dari upacara Walimah 

Tasmiyah. Berdasarkan narasi yang Anda bangun mengenai akulturasi budaya Islam dan 

Melayu, berikut adalah kesimpulan mengenai tradisi tersebut. Pertama. Simbol 

Akulturasi Budaya dan Agama Tradisi Potong Jambu merupakan wujud nyata akulturasi 



Jurnal Matlamat Minda, Vol.5, No. 1, 2025: 1-10 

Jurnal Program Studi: Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI :10.56633 

9 

 

 

 

antara adat istiadat lokal Melayu dengan nilai-nilai Islam. Unsur "Jambu" (biasanya buah 

kelapa yang dihias atau bunga telur) merupakan simbol kesuburan dan harapan dalam 

budaya Melayu, sementara pembacaan Al-Barzanji atau Marhaban saat prosesi 

berlangsung adalah unsur Islami sebagai bentuk doa kepada Allah SWT. Dua. Bentuk 

Manifestasi Syukur (Walimah Tasmiyah) Secara esensial, tradisi ini adalah pelaksanaan 

dari anjuran agama untuk memberi nama yang baik (Tasmiyah) dan sebagai tanda syukur 

atas kelahiran anak. Bagi masyarakat Bengkalis, memotong rambut bayi bukan sekadar 

kegiatan fisik, melainkan simbol pembersihan diri dan awal perjalanan hidup sang anak 

secara fitrah. Tiga. Fungsi Sosial dan Perekat Silaturahmi Tradisi ini berfungsi sebagai 

sarana integrasi sosial. Dengan mengundang tetangga dan tokoh agama untuk 

membacakan doa serta ikut serta dalam prosesi memotong sedikit rambut bayi, orang tua 

sang anak sedang membangun ikatan sosial dan memperkenalkan anggota keluarga baru 

kepada masyarakat luas. Empat. Penanaman Nilai Spiritual Sejak Dini Melalui lantunan 

salawat dan puji-pujian kepada Nabi Muhammad SAW selama prosesi berlangsung, 

tradisi ini bertujuan menanamkan kecintaan kepada Rasulullah serta nilai-nilai spiritual 

ke dalam diri sang anak sejak usia bayi, sesuai dengan konsep Islam kaffah. Lima. 

Tantangan Eksistensi dan Dakwah Meskipun dianggap populer, tradisi ini menghadapi 

tantangan berupa stigmatisasi sebagai praktik yang tidak sesuai tuntunan agama oleh 

sebagian kalangan. Oleh karena itu, kesimpulan pentingnya adalah perlunya edukasi dan 

dakwah yang menjelaskan makna filosofis serta landasan dalil di balik tradisi ini, agar ia 

tetap lestari tanpa kehilangan esensi tauhidnya. 

 

Referensi 

Ahmad Ibrahim, “Peran Pondok Pesantren Dalam Melestarikan Tradisi Barzanji (Studi Kasus 

Pondok Pesantren Darussalam Pucang Kradinan Dolopo Madiun),” Journal of Community 

Development and Disaster Management 3, no. 2 (1 Juni 2021): 43–57. 

Fajar Ikrom Mustofa, “Tradisi Pembacaan Maulid Al-Barzanji Di Pondok Pesantren Darussalam, 

Dukuhwaluh, Purwokerto Menurut Analisis Tindakan Sosial Max Webe” (Skripsi, 

Universitas Islam Negeri Prof.K.H. Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2022), 1 

.Roviandri Roviandri, “Memudarnya Tradisi Ter-Ater Pada Era Globalisasi Di Desa Waru Barat 

Pamekasan Madura,” NUANSA: Jurnal Penelitian Ilmu Sosial dan Keagamaan Islam 21, 

no. 2 (11 Januari 2025): 128–41. 

Hikna Faturolis, “Penerapan Nilai-Nilai Keislaman Yang Terkandung Dalam Kitab Maulid Al- 



Jurnal Matlamat Minda, Vol.5, No. 1, 2025: 1-10 

Jurnal Program Studi: Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI :10.56633 

10 

 

 

 

Barzanji Pada Majelis Taklim Arrofiqi Kecamatan Batang Kabupaten Batang” (Skripsi, 

Universitas Islam Negeri KH. Abdurrahman Wahid Pekalongan, 2023), h 2. 

Ade Martono Saputra, “Analisis Teks Pesan Dakwah Kitab Al-Barzanji Karangan Imam Zainal 

Abidin Ja’far Bin Hasan Al-Barzanji Al-Madani” (Skripsi, Institut Agama Islam Negeri 

Bengkulu, 2018), 4. 

Abdul Fattah dan Lutfiah Ayundasari, “Mabbarazanji: Tradisi Membaca Kitab Barzanji Dalam 

Upaya Meneladani Kehidupan Nabi Muhammad Saw,” Jurnal Studi Keislaman 7, no. 1 

(2021): 49-60. 

Abdul Fattah dan Lutfiah Ayundasari, “Mabbarazanji: Tradisi Membaca Kitab Barzanji Dalam 

Upaya Meneladani Kehidupan Nabi Muhammad Saw,” Jurnal Studi Keislaman 7, no. 1 

(2021): 49-60. 

Muhammad Sholikhin, Ritual dan Tradisi Islam Jawa (Yogyakarta: Narasi, 2010), hlm. 14 

Dinas Budaya dan Pariwisata kabupaten Bengkalis bekerjasaman dengan pusat pengkajian 

Bahasa dan ke Budayaan Melayu (Universitas Riau. 2003), hlm. 12 

Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif Edisi revisi (Bandung PT Remaja 

Rosddakarya, 2015), hlm 49 

Husaini Umar, Puracono Setiady akbar, Metode Penelitian social (Jakarta bumiaksara, 2008). 

hlm 78 

M. Afnan Chafidz dan A. Ma’ruf Asrori, Tradisi Islam: Panduan Prosesi KelahiranPerkawinan- 

Kematian (Surabaya: Khalista, 2006), hlm. 41. 

Qoyyim al-Jauziyah, Tuhfatul Mawdûd bi Ahkamil Mawlûd (Beirut: Dar Aqidah, 2006), hlm. 96. 


