
Jurnal Matlamat Minda,Vol.5 , No. 2, 2025 : 1-9 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 
 

1 
 

NILAI-NILAI DAKWAH ETHNO PARENTING MASYARAKAT MELAYU 

KEARIFAN LOKAL  DALAM POLA ASUH DI PULAU BENGKALIS 

 

 

Prayugo1, Jarir2, Desi Pajrianti3 

IAIN Datuk Laksemana Bengkalis 

prayugomsi@gmail.com1,  Jarir@kampusmelayu.ac.id2 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan menganalisis nilai-nilai dakwah yang 

terkandung dalam praktik ethnoparenting (pola asuh berbasis etnis) pada masyarakat Melayu. 

Ethnoparenting bukan sekadar tradisi turun-temurun, melainkan merupakan instrumen dakwah 

yang efektif dalam menanamkan fondasi karakter religius sejak dini. Metode penelitian yang 

digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan pendekatan etnografis. Data dikumpulkan melalui 

observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan tokoh adat dan orang tua, serta studi 

dokumentasi terhadap tradisi lisan seperti syair, pantun, dan petuah "Tunjuk Ajar Melayu". Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai dakwah ditanamkan secara halus (soft approach) 

melalui tiga dimensi utama. Pertama. Dimensi Akidah, melalui pengenalan kalimat tauhid dan 

puji-pujian kepada Allah dalam syair pengantar tidur. Kedua. Dimensi Syariah, melalui 

pembiasaan ibadah dan pengenalan "pantang larang" yang bersumber dari hukum Islam; dan 

Ketiga.  Dimensi Akhlak, melalui penekanan pada adab sopan santun dan penghormatan kepada 

orang tua. Penelitian ini menyimpulkan bahwa ethnoparenting di masyarakat Melayu merupakan 

wujud akulturasi yang tuntas antara agama dan budaya, di mana setiap tahapan pengasuhan anak 

difungsikan sebagai media transmisi nilai-nilai Islam untuk membentuk generasi yang berakal 

budi dan berakhlakul karimah. 

Kata Kunci: Nilai Dakwah, Ethnoparenting, Masyarakat Melayu, Pola Asuh, Kearifan 

Lokal. 

 

Pendahuluan 

Akulturasi budaya dan agama adalah proses percampuran dua atau lebih kebudayaan yang 

berbeda dan saling memengaruhi tanpa menghilangkan ciri khas masing-masing. Di Indonesia, 

mailto:prayugomsi@gmail.com1


Jurnal Matlamat Minda,Vol.5 , No. 2, 2025 : 1-9 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 
 

2 
 

proses ini  terjadi secara damai, terutama dalam penyebaran agama Islam, yang mengadaptasi 

dan menyelaraskan nilai-nilai baru dengan tradisi lokal yang sudah kuat.  ( Berry, J. W. (2005) 

Integrasi budaya dan agama melalui akulturasi adalah proses percampuran dua kebudayaan atau 

lebih (budaya lokal dan ajaran agama) yang saling memengaruhi, menghasilkan bentuk budaya 

baru tanpa menghilangkan unsur asli, seperti pada seni bangunan (masjid), seni ukir, seni sastra, 

dan upacara adat (selamatan), yang menjadi cara dakwah efektif di Indonesia, namun perlu 

diwaspadai agar tidak terjadi sinkretisme berlebihan yang menyimpang dari prinsip  dasar 

agama.( Abdullah, Taufik.1989). Keluarga sebagai Madrasah Pertama (Al-Ummu Madrasatul 

Ula)" adalah ungkapan populer yang berarti ibu (atau orang tua) adalah sekolah utama dan 

pertama bagi anak-anak, tempat mereka belajar nilai, akhlak, dan dasar-dasar kehidupan sebelum 

masuk ke lingkungan formal lainnya, yang membentuk fondasi karakter dan masa depan bangsa. 

Ungkapan ini menekankan peran sentral keluarga dalam pendidikan, di mana orang tua 

membekali diri dengan ilmu dan iman agar bisa menjadi teladan bagi generasi penerus. Secara 

teologis, orang tua memiliki kewajiban untuk menjaga keluarga dari api neraka (QS. At-Tahrim: 

6). (Abdurrahman, M. Ed.1980). Dalam konteks ethnoparenting, kearifan lokal digunakan 

sebagai "kurikulum" praktis untuk menanamkan tauhid dan etika sejak dini melalui tradisi, 

dongeng, maupun kebiasaan sehari-hari yang sudah turun-temurun. Keluarga merupakan unit 

sosial terkecil sekaligus lembaga pendidikan pertama (al-madrasatul ula) bagi seorang anak. 

Dalam konteks masyarakat Melayu di Pulau Bengkalis, proses pengasuhan anak tidak hanya 

dipandang sebagai pemenuhan kebutuhan fisik semata, tetapi merupakan manifestasi dari 

tanggung jawab religius dan pelestarian identitas budaya. Fenomena ini dikenal sebagai 

ethnoparenting, yaitu pola asuh yang berakar pada nilai-nilai kearifan lokal yang diwariskan 

secara turun-temurun (Mustafa dkk., 2020). 

Pulau Bengkalis, yang dikenal dengan julukan "Negeri Junjungan," memiliki 

karakteristik budaya Melayu yang sangat kental dengan napas Islam. Prinsip "Adat bersendi 

Syarak, Syarak bersendi Kitabullah" menjadikan ajaran Islam sebagai ruh dalam setiap praktik 

budaya, termasuk dalam mendidik anak (Effendy, 2006). Namun, di era globalisasi saat ini, pola 

asuh tradisional menghadapi tantangan besar dari arus budaya luar dan gaya hidup modern yang 

cenderung sekuler. Hal ini dikhawatirkan dapat mengikis identitas lokal dan nilai-nilai spiritual 

yang menjadi fondasi karakter masyarakat Bengkalis. Nilai-nilai dakwah dalam ethnoparenting 



Jurnal Matlamat Minda,Vol.5 , No. 2, 2025 : 1-9 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 
 

3 
 

Melayu Bengkalis sering kali disampaikan melalui pendekatan halus (soft approach). 

Penggunaan media lisan seperti syair, pantun, dan petuah "Tunjuk Ajar Melayu" menjadi sarana 

untuk menanamkan akidah, syariah, dan akhlak secara persuasif (Suryani, 2017). Melalui 

lantunan syair pengantar tidur yang berisi puji-pujian kepada Allah dan sejarah para nabi, orang 

tua di Bengkalis secara tidak langsung melakukan aktivitas dakwah sejak anak masih dalam 

buaian. Mengingat pentingnya peran kearifan lokal dalam membentuk generasi yang tangguh 

secara iman dan santun secara perilaku, maka kajian mendalam mengenai nilai-nilai dakwah 

dalam ethnoparenting di Pulau Bengkalis menjadi sangat mendesak untuk dilakukan. Penelitian 

ini diharapkan dapat mengungkap bagaimana tradisi lokal mampu menjadi instrumen dakwah 

yang efektif dalam membentengi keluarga Muslim di wilayah pesisir dari dampak negatif 

perubahan zaman. Aktivitas dakwah pada masyarakat Melayu di Pulau Bengkalis telah dimulai 

sejak dini, bahkan saat anak masih berada dalam buaian. Hal ini dilakukan melalui pendekatan 

kultural yang halus (soft approach) agar nilai-nilai ketuhanan meresap ke dalam jiwa anak secara 

alamiah. Orang tua di Bengkalis memanfaatkan tradisi mengayun budak sebagai momentum 

untuk melakukan dakwah bil-lisan melalui lantunan syair, zikir, dan selawat (Suryani, 2017). 

Salah satu bentuk dakwah yang paling nyata adalah penggunaan Syair Siti Fatimah atau syair-

syair bernuansa Islami lainnya saat menidurkan anak. Lirik dalam syair tersebut bukan sekadar 

nyanyian pengantar tidur, melainkan mengandung materi dakwah tentang ketauhidan, sejarah 

nabi, dan doa-doa keselamatan (Mustafa dkk., 2020). Melalui repetisi suara yang lembut dan 

penuh kasih sayang, orang tua secara tidak langsung sedang membangun fondasi akidah dan 

mengenalkan sosok teladan dalam Islam kepada anak sejak mereka belum mampu berbicara 

(Zainal, 2014). Selain itu, praktik ini mencerminkan prinsip "Adat bersendi Syarak, Syarak 

bersendi Kitabullah", di mana setiap gerak gerik pengasuhan harus sejalan dengan ajaran Al-

Qur'an (Effendy, 2006). Penanaman nilai keagamaan dalam buaian ini juga dipandang sebagai 

upaya orang tua dalam memenuhi hak anak untuk mendapatkan pendidikan agama yang baik 

sejak lahir, sekaligus sebagai bentuk perlindungan spiritual bagi sang bayi (Sugiarto, 2022). 

Dengan demikian, buaian bukan hanya tempat beristirahat, melainkan menjadi "madrasah 

pertama" di mana benih-benih iman mulai disemaikan. Dalam struktur keluarga Melayu di Pulau 

Bengkalis, buaian tidak sekadar difungsikan sebagai sarana fisik untuk menidurkan bayi, 

melainkan telah bertransformasi menjadi ruang pendidikan spiritual awal atau "madrasah 



Jurnal Matlamat Minda,Vol.5 , No. 2, 2025 : 1-9 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 
 

4 
 

pertama" bagi anak. Di tempat inilah, benih-benih iman mulai disemaikan melalui interaksi 

intensif antara orang tua dan anak yang dibalut dengan nilai-nilai ketuhanan (Mustafa dkk., 

2020). Proses ini merupakan realisasi dari tanggung jawab dakwah orang tua untuk 

memperkenalkan kalimat tauhid dan kecintaan kepada Rasulullah SAW sedini mungkin 

(Suryani, 2017). Praktik dakwah di atas buaian ini menggunakan kekuatan tradisi  lisan sebagai 

instrumen utamanya. Lantunan zikir, selawat, dan bait-bait syair yang dibacakan oleh ibu saat 

mengayun budak mengandung muatan doktrin agama yang halus namun konsisten (Effendy, 

2006). Secara psikologis, suara orang tua yang ritmis saat mengayun menciptakan suasana 

ketenangan yang memungkinkan pesan-pesan moral dan spiritual masuk ke dalam memori 

bawah sadar anak (Zainal, 2014). Dengan demikian, aktivitas mengayun budak di Bengkalis 

merupakan bentuk pengasuhan yang sakral. Melalui integrasi antara adat (buaian) dan syariat 

(zikir/doa), orang tua di Bengkalis memastikan bahwa anak mereka tumbuh dengan mengenal 

identitasnya sebagai seorang Muslim sejak napas pertamanya. Hal ini mempertegas bahwa 

pendidikan karakter dalam masyarakat Melayu tidak dimulai saat anak menginjak usia sekolah, 

melainkan bermula sejak dari buaian melalui sentuhan kasih sayang yang bernapaskan dakwah 

(Sugiarto, 2022). Pendidikan karakter dalam masyarakat Melayu, khususnya di wilayah Pulau 

Bengkalis, memiliki garis awal yang sangat dini. Prinsip pengasuhan mereka menegaskan bahwa 

pembentukan moralitas dan kepribadian anak tidak baru dimulai saat anak menginjak usia 

sekolah atau pendidikan formal, melainkan telah bermula sejak anak berada dalam buaian 

melalui sentuhan kasih sayang yang bernapaskan dakwah (Effendy, 2006). Pada fase ini, orang 

tua berperan sebagai pendidik sekaligus dai yang mentransmisikan nilai-nilai ilahiah ke dalam 

jiwa anak melalui kedekatan emosional dan spiritual. Penerapan pendidikan karakter sejak dini 

ini dilakukan secara halus melalui tradisi lisan seperti dendang syair dan selawat. Bagi 

masyarakat Melayu, setiap ayunan buaian adalah momentum untuk menyemaikan benih akhlakul 

karimah (Mustafa dkk., 2020). Suara lembut ibu yang melantunkan doa dan zikir bukan sekadar 

alat penenang agar bayi tertidur, melainkan merupakan bentuk dakwah kultural yang bertujuan 

membangun fondasi akidah serta menanamkan identitas keislaman dalam memori bawah sadar 

anak (Suryani, 2017). Dengan demikian, pola asuh ini menunjukkan bahwa kasih sayang dalam 

ethnoparenting Melayu tidak bersifat pasif, namun memiliki misi teologis yang kuat. Melalui 

integrasi kasih sayang dan nilai-nilai dakwah dalam buaian, orang tua di Bengkalis berupaya 



Jurnal Matlamat Minda,Vol.5 , No. 2, 2025 : 1-9 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 
 

5 
 

melahirkan generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki kesantunan 

adab dan keteguhan iman yang telah dipupuk sejak masa awal kehidupan mereka (Zainal, 2014) 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian lapangan (field 

research). Pendekatan kualitatif dipilih karena peneliti ingin mendeskripsikan secara mendalam 

fenomena sosial dan budaya yang tidak dapat diukur dengan angka, melainkan melalui 

pemaknaan mendalam (Moleong, 2017). Secara spesifik, metode yang digunakan adalah 

etnografi, yaitu studi yang berfokus pada pola perilaku, keyakinan, dan bahasa dari sebuah 

kelompok kebudayaan secara utuh (Creswell, 2014). Lokasi dan Subjek Penelitian Lokasi 

penelitian ditetapkan di Pulau Bengkalis, Provinsi Riau. Penentuan subjek penelitian dilakukan 

secara purposive sampling, yakni memilih informan yang dianggap paling mengetahui tentang 

objek penelitian (Sugiyono, 2018). Informan utama dalam penelitian ini meliputi orang tua 

praktisi pola asuh Melayu, tokoh adat dari Lembaga Adat Melayu Riau (LAMR) Kabupaten 

Bengkalis, dan tokoh agama setempat. Teknik Pengumpulan Data Data dikumpulkan melalui 

tiga teknik utama: Observasi Partisipatif: Peneliti melakukan pengamatan langsung terhadap 

interaksi orang tua dan anak dalam kehidupan sehari-hari serta dalam upacara adat di Bengkalis 

(Mustafa dkk., 2020). Wawancara Mendalam: Peneliti melakukan tanya jawab secara terbuka 

untuk menggali nilai-nilai dakwah yang disisipkan dalam syair, pantun, dan petuah (Suryani, 

2017). Dokumentasi: Pengumpulan data melalui naskah Tunjuk Ajar Melayu, rekaman audio 

syair pengantar tidur, dan foto-foto aktivitas pengasuhan di lapangan.  Teknik Analisis Data 

Analisis data dilakukan secara interaktif dan berlangsung secara terus-menerus hingga tuntas. 

Proses analisis meliputi tiga alur kegiatan, yaitu: reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan atau verifikasi (Miles, Huberman, & Saldana, 2014). 

Pembahasan 

 

1. Ethnoparenting Pada Masyarakat Melayu Di Pulau Bengkalis Dalam Kehidupan 

Sehari-Hari. 

Praktik ethnoparenting pada masyarakat Melayu di Pulau Bengkalis merupakan integrasi 

yang sangat erat antara kearifan lokal dengan nilai-nilai Islam, di mana setiap aktivitas 

pengasuhan diarahkan pada pembentukan adab dan identitas religius anak. Dalam kehidupan 

sehari-hari, praktik ini terwujud dalam beberapa bentuk utama: Pertama. Internalisasi Nilai 



Jurnal Matlamat Minda,Vol.5 , No. 2, 2025 : 1-9 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 
 

6 
 

melalui Tradisi Lisan (Syair dan Selawat) Sejak dini, anak-anak di Bengkalis dididik melalui 

pendengaran. Saat menidurkan anak (mengayun budak), ibu atau nenek melantunkan syair-syair 

doa atau Dendang Siti Fatimah. Lirik syair ini bukan sekadar nyanyian, melainkan sarana 

dakwah untuk mengenalkan sifat-sifat Allah dan Rasulullah (Suryani, 2017). Melalui repetisi 

suara yang lembut, orang tua secara tidak langsung menanamkan benih akidah ke dalam memori 

bawah sadar anak sejak dalam buaian (Mustafa dkk., 2020). Kedua. Penanaman Adab melalui 

Sistem Panggilan (Kinship) Dalam keseharian, orang tua di Bengkalis sangat menekankan etika 

berkomunikasi melalui sistem panggilan keluarga yang tertata. Anak-anak dilarang memanggil 

kakak atau orang yang lebih tua hanya dengan nama, melainkan harus menggunakan sebutan 

seperti Long (anak sulung), Ngah (anak tengah), atau Ucu (anak bungsu) (Effendy, 2006). 

Praktik ini bertujuan menanamkan nilai penghormatan terhadap hierarki sosial dan membentuk 

karakter yang santun (tawadhu) (Zainal, 2014). Tiga. Penggunaan "Pantang Larang" sebagai 

Kontrol Moral Masyarakat Bengkalis menggunakan pantang larang (larangan adat) sebagai 

instrumen untuk mendisiplinkan perilaku anak tanpa harus menggunakan kekerasan fisik. 

Larangan seperti "jangan bermain saat magrib" atau "jangan duduk di depan pintu" disampaikan 

dengan bahasa kiasan yang mengandung nilai edukasi (Mustafa dkk., 2020). Meskipun terdengar 

mistis, esensinya adalah untuk mengarahkan anak pada ketepatan waktu ibadah dan menjaga 

kesantunan di ruang publik (Suratman & Arif, 2020). Empat. Tradisi Magrib Mengaji sebagai 

Ekosistem Pengasuhan Praktik pengasuhan di Bengkalis tidak hanya bersifat domestik, tetapi 

juga komunal. Antara waktu Magrib hingga Isya, sudah menjadi tradisi bagi orang tua untuk 

mengantarkan anak-anak mereka ke surau atau langgar untuk belajar Al-Qur'an (Sugiarto, 2022). 

Praktik ini mempertegas peran komunitas sebagai pendukung utama dalam proses 

ethnoparenting guna memastikan anak-anak tumbuh dengan literasi agama yang kuat sejak dini 

(Zainal, 2014). 

1. Nilai-Nilai Dakwah Dalam Pola Asuh Masyarakat Melayu Bengkalis 

Tradisi pola asuh di Pulau Bengkalis secara konsisten mengandung muatan dakwah yang 

mencakup tiga pilar utama ajaran Islam, yaitu Akidah, Syariah, dan Akhlak. Pertama. Nilai 

Akidah (Keyakinan) Nilai akidah ditanamkan sedini mungkin untuk membangun fondasi 

ketauhidan pada jiwa anak. Di Bengkalis, hal ini terlihat nyata dalam tradisi mengayun budak. 

Saat bayi berada dalam buaian, orang tua melantunkan syair-syair yang berisi kalimat tauhid, 



Jurnal Matlamat Minda,Vol.5 , No. 2, 2025 : 1-9 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 
 

7 
 

pengenalan sifat-sifat Allah, serta puji-pujian kepada Rasulullah SAW (Suryani, 2017). Melalui 

repetisi suara zikir dan selawat tersebut, orang tua secara tidak langsung sedang 

menginternalisasikan nilai-nilai keimanan ke dalam memori bawah sadar anak (Mustafa dkk., 

2020). Selain itu, upacara Tasmiyah (pemberian nama) juga menjadi momentum dakwah akidah 

melalui doa-doa yang dipanjatkan agar anak tumbuh menjadi hamba yang bertauhid (Sugiarto, 

2022). Kedua.  Nilai Syariah (Ibadah dan Hukum) Nilai syariah dalam ethnoparenting Melayu 

Bengkalis diajarkan melalui pembiasaan dan penegakan pantang larang (tabu budaya). Salah 

satu praktiknya adalah tradisi "Magrib Mengaji", di mana orang tua mewajibkan anak-anak 

untuk berada di surau atau langgar guna mempelajari Al-Qur'an dan tata cara ibadah sejak usia 

dini (Zainal, 2014). Selain itu, penggunaan pantang larang seperti larangan bermain saat waktu 

Magrib tiba sebenarnya merupakan instrumen dakwah untuk melatih anak menghargai waktu 

salat dan memahami batasan-batasan hukum Islam yang dibalut dengan kearifan lokal (Suratman 

& Arif, 2020). Tiga. Nilai Akhlak (Etika dan Moral) Penanaman nilai akhlak menjadi fokus 

utama dalam Tunjuk Ajar Melayu yang diterapkan orang tua di Bengkalis. Hal ini tercermin 

dalam penggunaan sistem panggilan kekeluargaan yang ketat untuk mengajarkan adab sopan 

santun. Anak diajarkan memanggil saudara yang lebih tua dengan sebutan Ulong, Angah, Uda, 

atau Cik sebagai bentuk penghormatan (Effendy, 2006). Praktik ini bertujuan membentuk 

karakter anak yang rendah hati, tahu diri, dan memiliki kesantunan budi pekerti (akhlakul 

karimah) sesuai dengan ajaran Islam yang menekankan penghormatan kepada yang lebih tua 

(Mustafa dkk., 2020). 

2. Efektivitas Media Lisan sebagai Metode Dakwah Soft Approach 

Penggunaan media lisan seperti syair, pantun, dan petuah terbukti menjadi metode 

dakwah soft approach (pendekatan halus) yang sangat efektif dalam pengasuhan anak di Pulau 

Bengkalis. Efektivitas ini didasarkan pada beberapa faktor utama: Pertama. Penanaman Nilai 

tanpa Pemaksaan (Persuasif) Media lisan memungkinkan nilai-nilai dakwah disampaikan secara 

persuasif dan menyenangkan. Melalui lantunan syair pengantar tidur (seperti syair Siti Fatimah), 

orang tua di Bengkalis memasukkan unsur-unsur ketauhidan dan sejarah nabi ke dalam alam 

bawah sadar anak (Suryani, 2017). Metode ini efektif karena pesan agama diterima oleh anak 

dalam kondisi rileks, sehingga tidak memicu resistensi atau penolakan yang sering muncul pada 

metode doktriner yang kaku (Mustafa dkk., 2020). Kedua. Membangun Kedekatan Emosional 



Jurnal Matlamat Minda,Vol.5 , No. 2, 2025 : 1-9 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 
 

8 
 

(Bonding) Dakwah melalui media lisan menciptakan kedekatan emosional yang kuat antara 

orang tua dan anak. Dalam budaya Melayu, petuah dan nasihat sering kali disampaikan dalam 

suasana kekeluargaan yang hangat. Kedekatan emosional ini menjadi kunci keberhasilan 

dakwah, karena anak lebih cenderung mencontoh dan mematuhi nilai-nilai yang disampaikan 

oleh sosok yang mereka cintai (Zainal, 2014). Kasih sayang yang menyertai setiap lantunan syair 

atau petuah menjadikan pesan akhlak lebih mudah meresap dan bertahan lama dalam ingatan 

anak (Sugiarto, 2022). Ketiga. Kekuatan Repetisi dan Estetika Bahasa Karakteristik sastra lisan 

Melayu yang berima dan puitis membuat nilai-nilai dakwah lebih mudah dihafal dan diingat oleh 

anak. Petuah-petuah dalam "Tunjuk Ajar Melayu" sering kali menggunakan kiasan yang indah 

namun tajam, sehingga mampu mengasah kecerdasan linguistik sekaligus moral anak secara 

bersamaan (Effendy, 2006). Repetisi atau pengulangan syair zikir dan doa setiap hari di atas 

buaian secara perlahan membentuk pola pikir dan karakter religius yang kokoh seiring dengan 

pertumbuhan anak (Suratman & Arif, 2020). Empat. Internalisasi Budaya "Adab" Melalui media 

lisan, masyarakat Bengkalis berhasil mengintegrasikan identitas kemelayuan dengan identitas 

keislaman. Efektivitas metode ini terlihat dari kemampuan anak dalam memahami konsep adab 

dan sopan santun melalui ungkapan-ungkapan tradisional yang mereka dengar setiap hari 

(Mustafa dkk., 2020). Hal ini membuktikan bahwa media lisan bukan sekadar alat hiburan, 

melainkan instrumen dakwah kultural yang mampu menjaga keberlanjutan nilai-nilai syariat 

dalam bingkai adat (Effendy, 2006). 

 

Simpulan 

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan mengenai nilai-nilai dakwah dalam 

ethnoparenting pada masyarakat Melayu di Pulau Bengkalis, dapat ditarik beberapa kesimpulan 

utama Praktik Ethnoparenting sebagai Media Dakwah Kultural: Pola asuh masyarakat Melayu di 

Pulau Bengkalis bukan sekadar tradisi pengasuhan anak secara fisik, melainkan instrumen 

dakwah kultural yang sangat kuat. Praktik ini mengintegrasikan ajaran Islam ke dalam aktivitas 

harian melalui tradisi lisan (syair dan selawat), sistem panggilan kekeluargaan yang tertib adab, 

penerapan pantang larang, serta penguatan ekosistem religius melalui tradisi "Magrib Mengaji". 

Integrasi Nilai Akidah, Syariah, dan Akhlak Tradisi pola asuh di Bengkalis berhasil 

menginternalisasikan tiga pilar utama Islam. Akidah ditanamkan sejak anak dalam buaian 



Jurnal Matlamat Minda,Vol.5 , No. 2, 2025 : 1-9 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 
 

9 
 

melalui zikir dan syair tauhid. Syariah diajarkan melalui pembiasaan ibadah dan batasan moral 

dalam pantang larang. Akhlak diwujudkan melalui penekanan pada adab sopan santun. 

 

Referensi 

Berry, J. W. (2005). "Acculturation: Living successfully in two cultures". International Journal 

of Intercultural Relations, 29(6), 697-712. 

Abdullah, Taufik. (1989). “Islam dan Pembentukan Tradsisi di Asia Tenggara” dalam Taufik 

Abdullah dan Sharon Siddique. Tradisi dan Kebangkitan Islam di Asia Tenggara. Jakarta: 

LP3ES. 

Abdurrahman, M. Ed. (1980). Agama, Budaya dan Masyarakat, Jakarta: Badan Penelitian dan 

Pengembangan Agama Proyek Penelitian Keagamaan. 

Effendy, T. (2006). Tunjuk Ajar Melayu. Yogyakarta: Balai Kajian dan Pengembangan Budaya 

Melayu bekerja sama dengan Penerbit AdiCita. 

Hamka. (1984). Islam dan Adat Minangkabau/Melayu. Jakarta: Panjimas. 

Mustafa, M. N., dkk. (2020). Kearifan Lokal dalam Pola Asuh Anak di Masyarakat Melayu 

Riau. Pekanbaru: Unri Press. 

Sugiarto, W. (2022). Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Tradisi Walimah Tasmiyah di Pulau 

Bengkalis. Jurnal Darul 'Ilmi, 10(2). 

Suratman, & Arif, M. (2020). Peran Ethnoparenting Dalam Menanamkan Nilai Kesopanan Pada 

Anak Usia Dini. Prosiding ACIECE (Annual Conference on Islamic Early Childhood 

Education). 

Suryani, N. (2017). Dakwah Melalui Budaya Lisan dalam Masyarakat Melayu. Jurnal Dakwah 

Risalah, 28(2), 164-173. 

Zainal, A. (2014). Pendidikan Karakter Berbasis Kearifan Lokal Melayu. Jurnal Pendidikan 

Guru, 1(1). 

Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches. Thousand Oaks: SAGE Publications. 

Effendy, T. (2006). Tunjuk Ajar Melayu. Yogyakarta: AdiCita Karya Nusa. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods 

Sourcebook. USA: SAGE Publications. 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Mustafa, M. N., dkk. (2020). Kearifan Lokal dalam Pola Asuh Anak di Masyarakat Melayu 

Riau. Pekanbaru: Unri Press. 

Sugiarto, W. (2022). Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Tradisi Walimah Tasmiyah di Pulau 

Bengkalis. Jurnal Darul 'Ilmi, 10(2). 

Sugiyono. (2018). Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. 

Bandung: Alfabeta. 

Suryani, N. (2017). Dakwah Melalui Budaya Lisan dalam Masyarakat Melayu. Jurnal Dakwah 

Risalah, 28(2), 164-173. 

 

 


