Jurnal Matlamat Minda,Vol.5, No. 2, 2025 : 1-9 ISSN 2807-6753
Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOl : 10.56633

NILAI-NILAI DAKWAH ETHNO PARENTING MASYARAKAT MELAYU
KEARIFAN LOKAL DALAM POLA ASUH DI PULAU BENGKALIS

Prayugo?, Jarir?, Desi Pajrianti®
IAIN Datuk Laksemana Bengkalis
prayugomsi@gmail.com?!, Jarir@kampusmelayu.ac.id?

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan menganalisis nilai-nilai dakwah yang

terkandung dalam praktik ethnoparenting (pola asuh berbasis etnis) pada masyarakat Melayu.
Ethnoparenting bukan sekadar tradisi turun-temurun, melainkan merupakan instrumen dakwah
yang efektif dalam menanamkan fondasi karakter religius sejak dini. Metode penelitian yang
digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan pendekatan etnografis. Data dikumpulkan melalui
observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan tokoh adat dan orang tua, serta studi
dokumentasi terhadap tradisi lisan seperti syair, pantun, dan petuah "Tunjuk Ajar Melayu". Hasil
penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai dakwah ditanamkan secara halus (soft approach)
melalui tiga dimensi utama. Pertama. Dimensi Akidah, melalui pengenalan kalimat tauhid dan
puji-pujian kepada Allah dalam syair pengantar tidur. Kedua. Dimensi Syariah, melalui
pembiasaan ibadah dan pengenalan "pantang larang" yang bersumber dari hukum Islam; dan
Ketiga. Dimensi Akhlak, melalui penekanan pada adab sopan santun dan penghormatan kepada
orang tua. Penelitian ini menyimpulkan bahwa ethnoparenting di masyarakat Melayu merupakan
wujud akulturasi yang tuntas antara agama dan budaya, di mana setiap tahapan pengasuhan anak
difungsikan sebagai media transmisi nilai-nilai Islam untuk membentuk generasi yang berakal
budi dan berakhlakul karimah.

Kata Kunci: Nilai Dakwah, Ethnoparenting, Masyarakat Melayu, Pola Asuh, Kearifan
Lokal.

Pendahuluan
Akulturasi budaya dan agama adalah proses percampuran dua atau lebih kebudayaan yang

berbeda dan saling memengaruhi tanpa menghilangkan ciri khas masing-masing. Di Indonesia,


mailto:prayugomsi@gmail.com1

.

£ 40, Jurnal Matlamat Minda,Vol.5, No. 2, 2025 :1-9 ISSN 2807-6753
--,—.'l/.’ Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOl : 10.56633

S

proses ini terjadi secara damai, terutama dalam penyebaran agama Islam, yang mengadaptasi
dan menyelaraskan nilai-nilai baru dengan tradisi lokal yang sudah kuat. ( Berry, J. W. (2005)
Integrasi budaya dan agama melalui akulturasi adalah proses percampuran dua kebudayaan atau
lebih (budaya lokal dan ajaran agama) yang saling memengaruhi, menghasilkan bentuk budaya
baru tanpa menghilangkan unsur asli, seperti pada seni bangunan (masjid), seni ukir, seni sastra,
dan upacara adat (selamatan), yang menjadi cara dakwah efektif di Indonesia, namun perlu
diwaspadai agar tidak terjadi sinkretisme berlebihan yang menyimpang dari prinsip dasar
agama.( Abdullah, Taufik.1989). Keluarga sebagai Madrasah Pertama (Al-Ummu Madrasatul
Ula)" adalah ungkapan populer yang berarti ibu (atau orang tua) adalah sekolah utama dan
pertama bagi anak-anak, tempat mereka belajar nilai, akhlak, dan dasar-dasar kehidupan sebelum
masuk ke lingkungan formal lainnya, yang membentuk fondasi karakter dan masa depan bangsa.
Ungkapan ini menekankan peran sentral keluarga dalam pendidikan, di mana orang tua
membekali diri dengan ilmu dan iman agar bisa menjadi teladan bagi generasi penerus. Secara
teologis, orang tua memiliki kewajiban untuk menjaga keluarga dari api neraka (QS. At-Tahrim:
6). (Abdurrahman, M. Ed.1980). Dalam konteks ethnoparenting, kearifan lokal digunakan
sebagai "kurikulum™ praktis untuk menanamkan tauhid dan etika sejak dini melalui tradisi,
dongeng, maupun kebiasaan sehari-hari yang sudah turun-temurun. Keluarga merupakan unit
sosial terkecil sekaligus lembaga pendidikan pertama (al-madrasatul ula) bagi seorang anak.
Dalam konteks masyarakat Melayu di Pulau Bengkalis, proses pengasuhan anak tidak hanya
dipandang sebagai pemenuhan kebutuhan fisik semata, tetapi merupakan manifestasi dari
tanggung jawab religius dan pelestarian identitas budaya. Fenomena ini dikenal sebagai
ethnoparenting, yaitu pola asuh yang berakar pada nilai-nilai kearifan lokal yang diwariskan
secara turun-temurun (Mustafa dkk., 2020).

Pulau Bengkalis, yang dikenal dengan julukan "Negeri Junjungan,” memiliki
karakteristik budaya Melayu yang sangat kental dengan napas Islam. Prinsip "Adat bersendi
Syarak, Syarak bersendi Kitabullah” menjadikan ajaran Islam sebagai ruh dalam setiap praktik
budaya, termasuk dalam mendidik anak (Effendy, 2006). Namun, di era globalisasi saat ini, pola
asuh tradisional menghadapi tantangan besar dari arus budaya luar dan gaya hidup modern yang
cenderung sekuler. Hal ini dikhawatirkan dapat mengikis identitas lokal dan nilai-nilai spiritual

yang menjadi fondasi karakter masyarakat Bengkalis. Nilai-nilai dakwah dalam ethnoparenting



.

£ 40, Jurnal Matlamat Minda,Vol.5, No. 2, 2025 :1-9 ISSN 2807-6753
--,—.'l/.’ Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOl : 10.56633

S

Melayu Bengkalis sering kali disampaikan melalui pendekatan halus (soft approach).
Penggunaan media lisan seperti syair, pantun, dan petuah "Tunjuk Ajar Melayu™ menjadi sarana
untuk menanamkan akidah, syariah, dan akhlak secara persuasif (Suryani, 2017). Melalui
lantunan syair pengantar tidur yang berisi puji-pujian kepada Allah dan sejarah para nabi, orang
tua di Bengkalis secara tidak langsung melakukan aktivitas dakwah sejak anak masih dalam
buaian. Mengingat pentingnya peran kearifan lokal dalam membentuk generasi yang tangguh
secara iman dan santun secara perilaku, maka kajian mendalam mengenai nilai-nilai dakwah
dalam ethnoparenting di Pulau Bengkalis menjadi sangat mendesak untuk dilakukan. Penelitian
ini diharapkan dapat mengungkap bagaimana tradisi lokal mampu menjadi instrumen dakwah
yang efektif dalam membentengi keluarga Muslim di wilayah pesisir dari dampak negatif
perubahan zaman. Aktivitas dakwah pada masyarakat Melayu di Pulau Bengkalis telah dimulai
sejak dini, bahkan saat anak masih berada dalam buaian. Hal ini dilakukan melalui pendekatan
kultural yang halus (soft approach) agar nilai-nilai ketuhanan meresap ke dalam jiwa anak secara
alamiah. Orang tua di Bengkalis memanfaatkan tradisi mengayun budak sebagai momentum
untuk melakukan dakwah bil-lisan melalui lantunan syair, zikir, dan selawat (Suryani, 2017).
Salah satu bentuk dakwah yang paling nyata adalah penggunaan Syair Siti Fatimah atau syair-
syair bernuansa Islami lainnya saat menidurkan anak. Lirik dalam syair tersebut bukan sekadar
nyanyian pengantar tidur, melainkan mengandung materi dakwah tentang ketauhidan, sejarah
nabi, dan doa-doa keselamatan (Mustafa dkk., 2020). Melalui repetisi suara yang lembut dan
penuh kasih sayang, orang tua secara tidak langsung sedang membangun fondasi akidah dan
mengenalkan sosok teladan dalam Islam kepada anak sejak mereka belum mampu berbicara
(Zainal, 2014). Selain itu, praktik ini mencerminkan prinsip "Adat bersendi Syarak, Syarak
bersendi Kitabullah”, di mana setiap gerak gerik pengasuhan harus sejalan dengan ajaran Al-
Qur'an (Effendy, 2006). Penanaman nilai keagamaan dalam buaian ini juga dipandang sebagai
upaya orang tua dalam memenuhi hak anak untuk mendapatkan pendidikan agama yang baik
sejak lahir, sekaligus sebagai bentuk perlindungan spiritual bagi sang bayi (Sugiarto, 2022).
Dengan demikian, buaian bukan hanya tempat beristirahat, melainkan menjadi "madrasah
pertama™ di mana benih-benih iman mulai disemaikan. Dalam struktur keluarga Melayu di Pulau
Bengkalis, buaian tidak sekadar difungsikan sebagai sarana fisik untuk menidurkan bayi,

melainkan telah bertransformasi menjadi ruang pendidikan spiritual awal atau "madrasah



.

£ 40, Jurnal Matlamat Minda,Vol.5, No. 2, 2025 :1-9 ISSN 2807-6753
--,—.'l/.’ Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOl : 10.56633

S

pertama” bagi anak. Di tempat inilah, benih-benih iman mulai disemaikan melalui interaksi
intensif antara orang tua dan anak yang dibalut dengan nilai-nilai ketuhanan (Mustafa dkk.,
2020). Proses ini merupakan realisasi dari tanggung jawab dakwah orang tua untuk
memperkenalkan kalimat tauhid dan kecintaan kepada Rasulullah SAW sedini mungkin
(Suryani, 2017). Praktik dakwah di atas buaian ini menggunakan kekuatan tradisi lisan sebagai
instrumen utamanya. Lantunan zikir, selawat, dan bait-bait syair yang dibacakan oleh ibu saat
mengayun budak mengandung muatan doktrin agama yang halus namun konsisten (Effendy,
2006). Secara psikologis, suara orang tua yang ritmis saat mengayun menciptakan suasana
ketenangan yang memungkinkan pesan-pesan moral dan spiritual masuk ke dalam memori
bawah sadar anak (Zainal, 2014). Dengan demikian, aktivitas mengayun budak di Bengkalis
merupakan bentuk pengasuhan yang sakral. Melalui integrasi antara adat (buaian) dan syariat
(zikir/doa), orang tua di Bengkalis memastikan bahwa anak mereka tumbuh dengan mengenal
identitasnya sebagai seorang Muslim sejak napas pertamanya. Hal ini mempertegas bahwa
pendidikan karakter dalam masyarakat Melayu tidak dimulai saat anak menginjak usia sekolah,
melainkan bermula sejak dari buaian melalui sentuhan kasih sayang yang bernapaskan dakwah
(Sugiarto, 2022). Pendidikan karakter dalam masyarakat Melayu, khususnya di wilayah Pulau
Bengkalis, memiliki garis awal yang sangat dini. Prinsip pengasuhan mereka menegaskan bahwa
pembentukan moralitas dan kepribadian anak tidak baru dimulai saat anak menginjak usia
sekolah atau pendidikan formal, melainkan telah bermula sejak anak berada dalam buaian
melalui sentuhan kasih sayang yang bernapaskan dakwah (Effendy, 2006). Pada fase ini, orang
tua berperan sebagai pendidik sekaligus dai yang mentransmisikan nilai-nilai ilahiah ke dalam
jiwa anak melalui kedekatan emosional dan spiritual. Penerapan pendidikan karakter sejak dini
ini dilakukan secara halus melalui tradisi lisan seperti dendang syair dan selawat. Bagi
masyarakat Melayu, setiap ayunan buaian adalah momentum untuk menyemaikan benih akhlakul
karimah (Mustafa dkk., 2020). Suara lembut ibu yang melantunkan doa dan zikir bukan sekadar
alat penenang agar bayi tertidur, melainkan merupakan bentuk dakwah kultural yang bertujuan
membangun fondasi akidah serta menanamkan identitas keislaman dalam memori bawah sadar
anak (Suryani, 2017). Dengan demikian, pola asuh ini menunjukkan bahwa kasih sayang dalam
ethnoparenting Melayu tidak bersifat pasif, namun memiliki misi teologis yang kuat. Melalui

integrasi kasih sayang dan nilai-nilai dakwah dalam buaian, orang tua di Bengkalis berupaya



F D Jurnal Matlamat Minda,VVol.5, No. 2,2025 : 1-9 ISSN 2807-6753

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOl : 10.56633

melahirkan generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki kesantunan

adab dan keteguhan iman yang telah dipupuk sejak masa awal kehidupan mereka (Zainal, 2014)

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian lapangan (field
research). Pendekatan kualitatif dipilih karena peneliti ingin mendeskripsikan secara mendalam
fenomena sosial dan budaya yang tidak dapat diukur dengan angka, melainkan melalui
pemaknaan mendalam (Moleong, 2017). Secara spesifik, metode yang digunakan adalah
etnografi, yaitu studi yang berfokus pada pola perilaku, keyakinan, dan bahasa dari sebuah
kelompok kebudayaan secara utuh (Creswell, 2014). Lokasi dan Subjek Penelitian Lokasi
penelitian ditetapkan di Pulau Bengkalis, Provinsi Riau. Penentuan subjek penelitian dilakukan
secara purposive sampling, yakni memilih informan yang dianggap paling mengetahui tentang
objek penelitian (Sugiyono, 2018). Informan utama dalam penelitian ini meliputi orang tua
praktisi pola asuh Melayu, tokoh adat dari Lembaga Adat Melayu Riau (LAMR) Kabupaten
Bengkalis, dan tokoh agama setempat. Teknik Pengumpulan Data Data dikumpulkan melalui
tiga teknik utama: Observasi Partisipatif: Peneliti melakukan pengamatan langsung terhadap
interaksi orang tua dan anak dalam kehidupan sehari-hari serta dalam upacara adat di Bengkalis
(Mustafa dkk., 2020). Wawancara Mendalam: Peneliti melakukan tanya jawab secara terbuka
untuk menggali nilai-nilai dakwah yang disisipkan dalam syair, pantun, dan petuah (Suryani,
2017). Dokumentasi: Pengumpulan data melalui naskah Tunjuk Ajar Melayu, rekaman audio
syair pengantar tidur, dan foto-foto aktivitas pengasuhan di lapangan. Teknik Analisis Data
Analisis data dilakukan secara interaktif dan berlangsung secara terus-menerus hingga tuntas.
Proses analisis meliputi tiga alur kegiatan, yaitu: reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan atau verifikasi (Miles, Huberman, & Saldana, 2014).
Pembahasan

1. Ethnoparenting Pada Masyarakat Melayu Di Pulau Bengkalis Dalam Kehidupan

Sehari-Hari.
Praktik ethnoparenting pada masyarakat Melayu di Pulau Bengkalis merupakan integrasi

yang sangat erat antara kearifan lokal dengan nilai-nilai Islam, di mana setiap aktivitas
pengasuhan diarahkan pada pembentukan adab dan identitas religius anak. Dalam kehidupan

sehari-hari, praktik ini terwujud dalam beberapa bentuk utama: Pertama. Internalisasi Nilai

5



.

£ 40, Jurnal Matlamat Minda,Vol.5, No. 2, 2025 :1-9 ISSN 2807-6753
--,—.'l/.’ Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOl : 10.56633

S

melalui Tradisi Lisan (Syair dan Selawat) Sejak dini, anak-anak di Bengkalis dididik melalui
pendengaran. Saat menidurkan anak (mengayun budak), ibu atau nenek melantunkan syair-syair
doa atau Dendang Siti Fatimah. Lirik syair ini bukan sekadar nyanyian, melainkan sarana
dakwah untuk mengenalkan sifat-sifat Allah dan Rasulullah (Suryani, 2017). Melalui repetisi
suara yang lembut, orang tua secara tidak langsung menanamkan benih akidah ke dalam memori
bawah sadar anak sejak dalam buaian (Mustafa dkk., 2020). Kedua. Penanaman Adab melalui
Sistem Panggilan (Kinship) Dalam keseharian, orang tua di Bengkalis sangat menekankan etika
berkomunikasi melalui sistem panggilan keluarga yang tertata. Anak-anak dilarang memanggil
kakak atau orang yang lebih tua hanya dengan nama, melainkan harus menggunakan sebutan
seperti Long (anak sulung), Ngah (anak tengah), atau Ucu (anak bungsu) (Effendy, 2006).
Praktik ini bertujuan menanamkan nilai penghormatan terhadap hierarki sosial dan membentuk
karakter yang santun (tawadhu) (Zainal, 2014). Tiga. Penggunaan "Pantang Larang" sebagai
Kontrol Moral Masyarakat Bengkalis menggunakan pantang larang (larangan adat) sebagai
instrumen untuk mendisiplinkan perilaku anak tanpa harus menggunakan kekerasan fisik.
Larangan seperti "jangan bermain saat magrib™ atau “jangan duduk di depan pintu" disampaikan
dengan bahasa kiasan yang mengandung nilai edukasi (Mustafa dkk., 2020). Meskipun terdengar
mistis, esensinya adalah untuk mengarahkan anak pada ketepatan waktu ibadah dan menjaga
kesantunan di ruang publik (Suratman & Arif, 2020). Empat. Tradisi Magrib Mengaji sebagai
Ekosistem Pengasuhan Praktik pengasuhan di Bengkalis tidak hanya bersifat domestik, tetapi
juga komunal. Antara waktu Magrib hingga Isya, sudah menjadi tradisi bagi orang tua untuk
mengantarkan anak-anak mereka ke surau atau langgar untuk belajar Al-Qur'an (Sugiarto, 2022).
Praktik ini mempertegas peran komunitas sebagai pendukung utama dalam proses
ethnoparenting guna memastikan anak-anak tumbuh dengan literasi agama yang kuat sejak dini
(Zainal, 2014).
1. Nilai-Nilai Dakwah Dalam Pola Asuh Masyarakat Melayu Bengkalis

Tradisi pola asuh di Pulau Bengkalis secara konsisten mengandung muatan dakwah yang
mencakup tiga pilar utama ajaran Islam, yaitu Akidah, Syariah, dan Akhlak. Pertama. Nilai
Akidah (Keyakinan) Nilai akidah ditanamkan sedini mungkin untuk membangun fondasi
ketauhidan pada jiwa anak. Di Bengkalis, hal ini terlihat nyata dalam tradisi mengayun budak.

Saat bayi berada dalam buaian, orang tua melantunkan syair-syair yang berisi kalimat tauhid,



.

£ 40, Jurnal Matlamat Minda,Vol.5, No. 2, 2025 :1-9 ISSN 2807-6753
--,—.'l/.’ Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOl : 10.56633

S

pengenalan sifat-sifat Allah, serta puji-pujian kepada Rasulullah SAW (Suryani, 2017). Melalui
repetisi suara zikir dan selawat tersebut, orang tua secara tidak langsung sedang
menginternalisasikan nilai-nilai keimanan ke dalam memori bawah sadar anak (Mustafa dkk.,
2020). Selain itu, upacara Tasmiyah (pemberian nama) juga menjadi momentum dakwah akidah
melalui doa-doa yang dipanjatkan agar anak tumbuh menjadi hamba yang bertauhid (Sugiarto,
2022). Kedua. Nilai Syariah (Ibadah dan Hukum) Nilai syariah dalam ethnoparenting Melayu
Bengkalis diajarkan melalui pembiasaan dan penegakan pantang larang (tabu budaya). Salah
satu praktiknya adalah tradisi "Magrib Mengaji”, di mana orang tua mewajibkan anak-anak
untuk berada di surau atau langgar guna mempelajari Al-Qur'an dan tata cara ibadah sejak usia
dini (Zainal, 2014). Selain itu, penggunaan pantang larang seperti larangan bermain saat waktu
Magrib tiba sebenarnya merupakan instrumen dakwah untuk melatih anak menghargai waktu
salat dan memahami batasan-batasan hukum Islam yang dibalut dengan kearifan lokal (Suratman
& Arif, 2020). Tiga. Nilai Akhlak (Etika dan Moral) Penanaman nilai akhlak menjadi fokus
utama dalam Tunjuk Ajar Melayu yang diterapkan orang tua di Bengkalis. Hal ini tercermin
dalam penggunaan sistem panggilan kekeluargaan yang ketat untuk mengajarkan adab sopan
santun. Anak diajarkan memanggil saudara yang lebih tua dengan sebutan Ulong, Angah, Uda,
atau Cik sebagai bentuk penghormatan (Effendy, 2006). Praktik ini bertujuan membentuk
karakter anak yang rendah hati, tahu diri, dan memiliki kesantunan budi pekerti (akhlakul
karimah) sesuai dengan ajaran Islam yang menekankan penghormatan kepada yang lebih tua
(Mustafa dkk., 2020).
2. Efektivitas Media Lisan sebagai Metode Dakwah Soft Approach

Penggunaan media lisan seperti syair, pantun, dan petuah terbukti menjadi metode
dakwah soft approach (pendekatan halus) yang sangat efektif dalam pengasuhan anak di Pulau
Bengkalis. Efektivitas ini didasarkan pada beberapa faktor utama: Pertama. Penanaman Nilai
tanpa Pemaksaan (Persuasif) Media lisan memungkinkan nilai-nilai dakwah disampaikan secara
persuasif dan menyenangkan. Melalui lantunan syair pengantar tidur (seperti syair Siti Fatimah),
orang tua di Bengkalis memasukkan unsur-unsur ketauhidan dan sejarah nabi ke dalam alam
bawah sadar anak (Suryani, 2017). Metode ini efektif karena pesan agama diterima oleh anak
dalam kondisi rileks, sehingga tidak memicu resistensi atau penolakan yang sering muncul pada

metode doktriner yang kaku (Mustafa dkk., 2020). Kedua. Membangun Kedekatan Emosional



F D Jurnal Matlamat Minda,VVol.5, No. 2,2025 : 1-9 ISSN 2807-6753

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOl : 10.56633

(Bonding) Dakwah melalui media lisan menciptakan kedekatan emosional yang kuat antara
orang tua dan anak. Dalam budaya Melayu, petuah dan nasihat sering kali disampaikan dalam
suasana kekeluargaan yang hangat. Kedekatan emosional ini menjadi kunci keberhasilan
dakwah, karena anak lebih cenderung mencontoh dan mematuhi nilai-nilai yang disampaikan
oleh sosok yang mereka cintai (Zainal, 2014). Kasih sayang yang menyertai setiap lantunan syair
atau petuah menjadikan pesan akhlak lebih mudah meresap dan bertahan lama dalam ingatan
anak (Sugiarto, 2022). Ketiga. Kekuatan Repetisi dan Estetika Bahasa Karakteristik sastra lisan
Melayu yang berima dan puitis membuat nilai-nilai dakwah lebih mudah dihafal dan diingat oleh
anak. Petuah-petuah dalam "Tunjuk Ajar Melayu™ sering kali menggunakan kiasan yang indah
namun tajam, sehingga mampu mengasah kecerdasan linguistik sekaligus moral anak secara
bersamaan (Effendy, 2006). Repetisi atau pengulangan syair zikir dan doa setiap hari di atas
buaian secara perlahan membentuk pola pikir dan karakter religius yang kokoh seiring dengan
pertumbuhan anak (Suratman & Arif, 2020). Empat. Internalisasi Budaya "Adab" Melalui media
lisan, masyarakat Bengkalis berhasil mengintegrasikan identitas kemelayuan dengan identitas
keislaman. Efektivitas metode ini terlihat dari kemampuan anak dalam memahami konsep adab
dan sopan santun melalui ungkapan-ungkapan tradisional yang mereka dengar setiap hari
(Mustafa dkk., 2020). Hal ini membuktikan bahwa media lisan bukan sekadar alat hiburan,
melainkan instrumen dakwah kultural yang mampu menjaga keberlanjutan nilai-nilai syariat
dalam bingkai adat (Effendy, 2006).

Simpulan

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan mengenai nilai-nilai dakwah dalam
ethnoparenting pada masyarakat Melayu di Pulau Bengkalis, dapat ditarik beberapa kesimpulan
utama Praktik Ethnoparenting sebagai Media Dakwah Kultural: Pola asuh masyarakat Melayu di
Pulau Bengkalis bukan sekadar tradisi pengasuhan anak secara fisik, melainkan instrumen
dakwah kultural yang sangat kuat. Praktik ini mengintegrasikan ajaran Islam ke dalam aktivitas
harian melalui tradisi lisan (syair dan selawat), sistem panggilan kekeluargaan yang tertib adab,
penerapan pantang larang, serta penguatan ekosistem religius melalui tradisi "Magrib Mengaji".
Integrasi Nilai Akidah, Syariah, dan Akhlak Tradisi pola asuh di Bengkalis berhasil

menginternalisasikan tiga pilar utama Islam. Akidah ditanamkan sejak anak dalam buaian



F D Jurnal Matlamat Minda,VVol.5, No. 2,2025 : 1-9 ISSN 2807-6753

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOl : 10.56633

melalui zikir dan syair tauhid. Syariah diajarkan melalui pembiasaan ibadah dan batasan moral

dalam pantang larang. Akhlak diwujudkan melalui penekanan pada adab sopan santun.

Referensi

Berry, J. W. (2005). "Acculturation: Living successfully in two cultures”. International Journal
of Intercultural Relations, 29(6), 697-712.

Abdullah, Taufik. (1989). “Islam dan Pembentukan Tradsisi di Asia Tenggara” dalam Taufik
Abdullah dan Sharon Siddique. Tradisi dan Kebangkitan Islam di Asia Tenggara. Jakarta:
LP3ES.

Abdurrahman, M. Ed. (1980). Agama, Budaya dan Masyarakat, Jakarta: Badan Penelitian dan
Pengembangan Agama Proyek Penelitian Keagamaan.

Effendy, T. (2006). Tunjuk Ajar Melayu. Yogyakarta: Balai Kajian dan Pengembangan Budaya
Melayu bekerja sama dengan Penerbit AdiCita.

Hamka. (1984). Islam dan Adat Minangkabau/Melayu. Jakarta: Panjimas.

Mustafa, M. N., dkk. (2020). Kearifan Lokal dalam Pola Asuh Anak di Masyarakat Melayu
Riau. Pekanbaru: Unri Press.

Sugiarto, W. (2022). Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Tradisi Walimah Tasmiyah di Pulau
Bengkalis. Jurnal Darul 'lImi, 10(2).

Suratman, & Arif, M. (2020). Peran Ethnoparenting Dalam Menanamkan Nilai Kesopanan Pada
Anak Usia Dini. Prosiding ACIECE (Annual Conference on Islamic Early Childhood
Education).

Suryani, N. (2017). Dakwah Melalui Budaya Lisan dalam Masyarakat Melayu. Jurnal Dakwah
Risalah, 28(2), 164-173.

Zainal, A. (2014). Pendidikan Karakter Berbasis Kearifan Lokal Melayu. Jurnal Pendidikan
Guru, 1(2).

Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches. Thousand Oaks: SAGE Publications.

Effendy, T. (2006). Tunjuk Ajar Melayu. Yogyakarta: AdiCita Karya Nusa.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods
Sourcebook. USA: SAGE Publications.

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Mustafa, M. N., dkk. (2020). Kearifan Lokal dalam Pola Asuh Anak di Masyarakat Melayu
Riau. Pekanbaru: Unri Press.

Sugiarto, W. (2022). Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Tradisi Walimah Tasmiyah di Pulau
Bengkalis. Jurnal Darul "lImi, 10(2).

Sugiyono. (2018). Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D.
Bandung: Alfabeta.

Suryani, N. (2017). Dakwah Melalui Budaya Lisan dalam Masyarakat Melayu. Jurnal Dakwah
Risalah, 28(2), 164-173.



