
Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 

1  

 

 

Gerakan Dakwah Wahabi Dalam Bingkai Moderasi Beragama: Antara Purifikasi Akidah 

Dan Tantangan Pluralitas 

Julisyafika 

UIN Imam Bonjol Padang 

julisyafika@uinib.ac.id 

 

Abstrak 

Gerakan dakwah Wahabi berlandaskan pada semangat pemurnian akidah, yakni usaha 

mengembalikan ajaran Islam kepada kemurnian tauhid sebagaimana dicontohkan oleh Rasulullah 

SAW dan generasi salafus shalih. Gagasan ini dipelopori oleh Muhammad bin Abdul Wahhab pada 

abad ke-18 sebagai gerakan reformasi terhadap praktik keagamaan yang dianggap telah 

menyimpang dari prinsip tauhid, seperti bid’ah dan khurafat. Tujuan utamanya adalah menegakkan 

kembali kemurnian ajaran Islam berdasarkan Al-Qur’an dan Sunnah, tanpa campuran tradisi atau 

praktik yang tidak memiliki dasar syar‘i. Di Indonesia, pemikiran Wahabi berkembang melalui jalur 

dakwah, pendidikan, serta lembaga sosial-keagamaan. Namun, kehadirannya sering kali 

menimbulkan dinamika dan perdebatan karena adanya perbedaan pendekatan antara Islam kultural 

Nusantara yang akomodatif terhadap tradisi lokal dengan ajaran Wahabi yang lebih tekstual dan 

puritan. Ketegangan ini menjadi semakin kompleks ketika dihadapkan pada paradigma moderasi 

beragama yang digagas oleh pemerintah Indonesia untuk menjaga keseimbangan, toleransi, dan 

keharmonisan sosial di tengah kemajemukan masyarakat. Penelitian ini berupaya menelaah posisi 

gerakan Wahabi dalam konteks moderasi beragama di Indonesia dengan menyoroti dialektika antara 

semangat purifikasi akidah dan nilai-nilai moderasi. Melalui pendekatan kualitatif dan studi 

kepustakaan (library research), kajian ini menafsirkan relasi antara prinsip teologis Wahabi dan 

realitas sosial masyarakat Indonesia yang plural. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun 

berbeda dalam orientasi dan metode dakwah, Wahabi dan moderasi beragama dapat menemukan 

titik temu dalam penegakan tauhid, amar ma’ruf nahi munkar, serta dakwah yang bijaksana dan 

kontekstual. 

Kata Kunci: Wahabi, dakwah, purifikasi, moderasi beragama, pluralitas. 

Pendahuluan 

Gerakan dakwah Wahabi berlandaskan pada semangat pemurnian akidah, yakni usaha untuk 

mengembalikan ajaran Islam kepada kemurnian tauhid sebagaimana yang diajarkan oleh Rasulullah 

SAW dan generasi salafus shalih. Pemikiran ini digagas oleh Muhammad bin Abdul Wahhab pada 

abad ke-18 di Jazirah Arab sebagai bentuk respons terhadap praktik keagamaan masyarakat yang 

dianggap menyimpang dari prinsip tauhid serta dipenuhi unsur bid’ah dan khurafat. Gerakan ini 

menekankan pentingnya kembali kepada sumber utama Islam, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah, tanpa 

mencampurkannya dengan tradisi atau praktik yang tidak memiliki dasar syar’I (Afra Khoirunnisak 

mailto:julisyafika@uinib.ac.id


Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 

2  

& Dzulvina Jamila, 2025). Karena itu, Wahabisme sering dipandang sebagai gerakan reformasi 

keagamaan yang berfokus pada pemurnian ajaran Islam dari unsur-unsur sinkretisme dan 

kepercayaan supranatural  (Kerwanto & Furqan Alfaruqiy, 2025)  

Indonesia, paham Wahabi berkembang melalui aneka macam jalur dakwah, pendidikan, serta 

lembaga sosial keagamaan. Namun, kehadirannya seringkali kali menimbulkan dinamika pada 

masyarakat Muslim yang beragam. Hal ini disebabkan adanya perbedaan pendekatan antara Islam 

kultural Nusantara yang cenderung akomodatif terhadap tradisi lokal dan ajaran Wahabi yang 

menolak segala bentuk praktik yang disebut tidak sinkron dengan prinsip tauhid murni (Wahabi, 

2018)(Alatas et al., 2022). Akibatnya, timbul goresan ideologis antara semangat purifikasi serta 

realitas pluralitas rakyat Indonesia yang mempunyai ragam mazhab, budaya, dan tradisi keislaman. 

Pada konteks kebangsaan, pemerintah Indonesia dan para ulama berbagi konsep moderasi 

beragama menjadi paradigma kehidupan beragama yang menekankan nilai-nilai tawassuth (jalan 

tengah), tasamuh (toleransi), tawazun (ekuilibrium), dan i’tidal (keadilan). Konsep ini bertujuan 

untuk menjaga harmoni sosial, mencegah polarisasi keagamaan, serta memperkuat kohesi nasional 

di tengah keragaman kepercayaan  serta budaya (Collins et al., 2021) (Atmaja, 2020). Moderasi 

beragama menuntut umat Islam untuk mengedepankan kebijaksanaan dan toleransi tanpa kehilangan 

komitmen terhadap prinsip akidah serta syariat. 

Pada kerangka tersebut, ada pertanyaan krusial: bagaimana posisi gerakan dakwah Wahabi 

pada bingkai moderasi beragama di Indonesia? Apakah semangat purifikasi yang diusung Wahabi 

bisa berjalan beriringan dengan nilai-nilai moderasi yang menekankan keseimbangan serta 

keterbukaan? Ataukah justru ada ketegangan antara orientasi teologis Wahabi yang eksklusif dengan 

semangat pluralisme sehingga menjadi karakteristik rakyat Indonesia modern? 

Kajian berjudul “Gerakan Dakwah Wahabi pada Bingkai Moderasi Beragama: Antara 

Purifikasi Akidah dan  Tantangan Pluralitas” menjadi relevan buat menelusuri hubungan antara 

ortodoksi keagamaan serta inklusi sosial pada praktik dakwah kontemporer. Penelitian ini berupaya 

mengkaji bagaimana gerakan Wahabi menegosiasikan ideal purifikasi akidah dengan tuntutan 

moderasi beragama, dan bagaimana hal tersebut berpengaruh terhadap dinamika sosial-keagamaan 

pada Indonesia (Hanfiah, 2016). 

Distingsi penelitian ini terletak pada fokusnya yang mempelajari gerakan dakwah Wahabi 

pada konteks moderasi beragama dan  pluralitas Indonesia, bukan hanya dari sisi teologi atau sejarah 

yang mirip penelitian sebelumnya. Bila studi terdahulu menyoroti aspek purifikasi akidah serta 



Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 

3  

dampak ideologinya, penelitian ini menekankan dialektika antara semangat purifikasi dan  nilai-nilai 

moderasi agar tahu posisi Wahabisme pada kehidupan sosial-keagamaan Indonesia. 

Penelitian ini krusial sebab mengungkapkan hubungan gerakan dakwah Wahabi dengan 

moderasi beragama di Indonesia, sekaligus sebagai acuan bagi akademisi, penghasil kebijakan, dan  

masyarakat pada tahu ketegangan atau harmonisasi antara purifikasi akidah dan  pluralitas sosial-

keagamaan 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library 

research). Fokus utamanya ialah menelaah dakwah Wahabi sebagai gerakan pemurnian akidah 

dalam bingkai moderasi beragama serta dalam konteks tantangan pluralitas sosial di Indonesia. 

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menelusuri bagaimana gagasan purifikasi Islam berinteraksi 

dengan nilai-nilai toleransi, keseimbangan, dan kebijaksanaan dalam praktik keberagamaan 

masyarakat.  

Metode yang digunakan adalah analisis isi kualitatif, yang bertujuan menafsirkan berbagai 

teks, pemikiran, dan konsep yang terdapat dalam literatur mengenai Wahabi dan moderasi 

beragama. Analisis ini diperkaya dengan pendekatan kontekstual agar dapat memahami hubungan 

antara prinsip pemurnian ajaran Islam dengan penerapan nilai-nilai moderasi dalam kehidupan 

sosial. Melalui pendekatan tersebut, penelitian ini berupaya menempatkan dakwah Wahabi dalam 

kerangka moderasi beragama, sekaligus menemukan titik temu yang memungkinkan terciptanya 

kehidupan keagamaan yang harmonis dan seimbang di Indonesia. 

 

Hasil dan Pembahasan 

1. Gerakan Dakwah Wahabi 

 

Wahabi adalah sebutan bagi aliran-aliran yang ingin melakukan pemurnian agama, 

yang mana ingin menggembalikan Isalm seperti yang mereka inginkan. Aliran Wahabi 

berasal dari istilah berbahasa Arab al-Wahhābiyyah (ةيباهولا), yang dalam literatur berbahasa 

Inggris dikenal sebagai Wahhabisme. Istilah tersebut merujuk pada nama Syekh Muhammad 

ibn ‘Abd al-Wahhāb (1703–1792), sosok sentral yang menjadi pelopor lahirnya gerakan dan 

pemikiran ini. Wahabi sebaiknya tidak disamakan dengan al-Wahhabiyah (ةيمهولا), karena 



Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 

4  

keduanya memiliki asal-usul historis yang berbeda. Al-Wahhabiyah merujuk pada kelompok 

yang dipelopori oleh Abdul Wahhāb bin Abdurrahmān bin Rustum, salah satu pengikut 

‘Abdullah bin Wahbi Ar-Rasibi pada sekitar tahun 38 H, (Mukhlisin & Arsyam, 2022) 

(Fadila, 2023) (Melianna, 2022). 

Gerakan Wahabi dipelopori oleh Muhammad bin Abdul Wahhab sebagai bentuk 

pembaruan dalam ajaran Islam yang bertujuan mengembalikan praktik keagamaan di Arab 

Saudi kepada kemurnian tauhid. Pendiri gerakan Wahabi ini memiliki nama lengkap Syekh 

Muhammad bin ‘Abdul Wahhāb bin Sulaimān bin ‘Alī bin Muhammad bin Rasyīd al-

Musyarraf an-Najdī at-Tamīmī, yang berasal dari wilayah Najd di jazirah Arab. Ia berasal 

dari keturunan keluarga terhormat dan terpelajar, al-Musyarraf, yang secara turun-temurun 

menjadi tokoh ulama yang mengajarkan Islam di wilayahnya. Kitab-kitab sejarah mencatat 

bahwa ia terlahir di sebuah desa kecil bernama Uyainah, yang terletak 70 km di sebelah barat 

daya Riyadh wilayah Najd, ibukota kerajaan Saudi Arabia sekarang. Wahabi adalah gerakan 

pemikiran Islam yang lahir dari suku Najd, dipelopori oleh Muhammad bin Abdul Wahhab 

At-Tamimi al-Najdi. Gerakan ini mulai muncul sekitar tahun 1142 H dan mulai dikenal 

secara luas pada 1150 H di wilayah Najd, dengan tujuan untuk memurnikan ajaran Islam 

sekaligus membenahi moral umat pada pertengahan abad ke-18 Masehi. (Pemikiran et al., 

2024) (Hasanah, 2025) (Melianna, 2022). 

Istilah Wahabi diambil dari nama keluarga pendirinya, Muhammad bin Abdul 

Wahhab (Kerwanto & Furqan Alfaruqiy, 2025). Gagasan utama yang dibawa oleh 

Muhammad bin Abdul Wahhab menekankan pentingnya bagi umat Islam untuk kembali 

kepada kemurnian ajaran Islam yang bersumber pada Al-Qur’an dan Hadis (Asry, 2019). 

Dengan dukungan politik dari Dinasti Saud di Arab Saudi, pemikiran tersebut berkembang 

menjadi sebuah gerakan yang dikenal sebagai Wahabi, yang berupaya menegakkan tauhid 

secara menyeluruh serta menolak segala bentuk praktik keagamaan yang dinilai 

menyimpang, seperti syirik, bid’ah, dan kemaksiatan (A. A. Riyadi, 2005). Tujuan pokok 

dari gerakan ini ialah membersihkan Islam dari pengaruh dan unsur yang tidak sesuai dengan 

ajaran Rasulullah SAW. Namun, karena pendekatannya yang tegas dan berkarakter 

konservatif, Wahabi sering dipersepsikan sebagai gerakan yang keras, bahkan oleh sebagian 

kalangan dianggap menyimpang dari arus utama pemahaman Islam (Yudi & Halwati, 2024) 

(Thoyyib, 2018) (Aritonang, 2020). 



Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 

5  

Secara kaidah bahasa Arab, istilah Wahabi atau Wahabiyah sebenarnya kurang tepat 

digunakan (Fadila, 2023). Jika ajaran ini dinisbatkan kepada Muhammad bin Abdul Wahhab, 

maka penyebutannya semestinya adalah Muhammadiyah, karena yang menjadi tokoh 

sentralnya ialah Muhammad, bukan ayahnya, Abdul Wahhab. Adapun istilah Wahabi berasal 

dari salah satu nama Allah, Al-Wahhab, yang berarti “Maha Pemberi” (Haidar, 1994). Nama 

tersebut dipilih dengan harapan agar Allah senantiasa memberikan kekuatan dan keteguhan 

kepada Muhammad bin Abdul Wahhab dalam perjuangannya menegakkan dakwah tauhid. 

Namun, dalam perkembangan modern, istilah Wahabi kerap dihubungkan dengan paham 

keagamaan yang berkarakter radikal dan fundamentalis dalam Islam (Askar Nur, 2021) 

(Hafid, 2020) (Fadila, 2023). 

Dalam perkembangannya, paham Wahabi sering dihubungkan dengan kemunculan 

gerakan Islamic State (ISIS) (Hamdi, 2019). Sejumlah penelitian menunjukkan adanya 

keterkaitan ideologis yang cukup kuat antara keduanya, sebab ISIS diketahui mengadopsi 

sebagian prinsip ajaran Wahabi yang bercorak puritan dan eksklusif (Hafidz et al., 2021) 

(Nuryanti & Hakim, 2020). Akibat dari paham ini, terjadi berbagai tindakan ekstrem seperti 

penghancuran situs-situs bersejarah di Suriah dan pembunuhan terhadap sejumlah ulama 

terkemuka, termasuk Syekh Muhammad Adnan Al-Afyouni dan Syekh Hasan Bartawi 

(Fadila, 2023). Kesadaran akan muatan politik yang menyertai gerakan Wahabi membuat 

sebagian kelompok Islam berusaha mengambil jarak dan memisahkan diri demi menjaga 

kemurnian ideologi serta menghindari stigma radikalisme yang melekat pada gerakan 

tersebut (Yudi & Halwati, 2024) (Hamdi, 2019) (Fadila, 2023) (Pemikiran et al., 2024). 

Ketika menimba ilmu di berbagai wilayah, Muhammad bin Abdul Wahhab 

menyaksikan banyak praktik keagamaan yang dianggap telah menyimpang dari kemurnian 

ajaran Islam, seperti bid’ah, syirik, dan khurafat (Ulum & Wahid, 2019). Keadaan tersebut 

mendorongnya untuk merumuskan gagasan pembaruan dalam Islam yang menekankan 

pentingnya pemurnian total terhadap akidah dan ibadah. Dari pemikiran inilah lahir gerakan 

Wahabi, yang dikenal pula dengan sebutan Muwahidun, yakni kelompok yang berupaya 

menegakkan kemurnian tauhid serta menolak segala bentuk penyimpangan (Hayat & Abidin 

Riam, 2022). Ajaran Wahabi memiliki karakter konservatif dan cenderung kaku, karena 

berpegang kuat pada makna tekstual Al-Qur’an dan hadis. Pendekatan yang literal tersebut 

menjadikan gerakan Wahabi dikenal sebagai aliran yang tegas dan tidak berkompromi dalam 



Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 

6  

menegakkan prinsip-prinsip keislaman yang dianggap selaras dengan kemurnian tauhid 

(Melianna, 2022) (Kerwanto & Furqan Alfaruqiy, 2025).  

Sikap gerakan Wahabi yang keras terhadap tradisi menyebabkan mereka menolak 

berbagai praktik keagamaan yang dianggap menyimpang dan bahkan mengkafirkan pihak 

yang tidak sejalan dengan pandangannya (Aritonang, 2020). Dalam penerapannya, kelompok 

ini berupaya menampilkan wujud Islam yang mereka anggap paling murni dengan 

meneladani kehidupan Rasulullah  SAW, para sahabat, serta ulama salaf, yang diyakini 

sebagai bentuk ajaran Islam yang asli sesuai dengan tuntunan Nabi saw. Keberhasilan 

gerakan Wahabi tidak hanya terletak pada kekuatan ideologinya, tetapi juga pada 

kemampuannya menjalin hubungan politik yang erat dengan Dinasti Al-Sa‘ūd (Kerwanto & 

Furqan Alfaruqiy, 2025). Namun demikian, meskipun memiliki pengaruh yang luas, gerakan 

ini tidak luput dari kritik dan kontroversi karena metode dakwahnya sering dianggap bersifat 

kaku dan tertutup (Muttaqin Khabibullah, 2022) (Padmo, 2007).  

Pada awal perjuangannya, Muhammad bin Abdul Wahhab menyebarkan ajarannya di 

Basrah, namun mendapat penolakan keras dari masyarakat setempat. Ia bahkan sempat diusir 

dari daerah tersebut karena ajarannya dianggap menyimpang oleh sebagian ulama setempat  

(Hafid, 2020). Setelah pengusiran itu, Muhammad bin Abdul Wahhab bertemu dengan 

Muhammad bin Saud, penguasa Diriyah sekaligus gubernur Najd yang memiliki ambisi 

politik besar. Pertemuan keduanya menjadi titik penting dalam sejarah, karena menghasilkan 

kesepakatan untuk membentuk aliansi yang saling menguntungkan. Muhammad bin Saud 

bersedia memberikan dukungan politik dan militer, dengan syarat Abdul Wahhab tidak ikut 

campur dalam urusan politik, terutama terkait pengumpulan upeti tahunan dari penduduk 

Diriyah (Garcia et al., n.d.). Melalui kerja sama strategis tersebut, gerakan Wahabi 

memperoleh pijakan politik yang kuat serta perlindungan militer yang kokoh. Akibatnya, 

pada tahun 1773 M, gerakan ini berkembang pesat dan menunjukkan kekuatan yang semakin 

besar, hingga berhasil menaklukkan Riyadh serta memperluas pengaruh dakwahnya (Fadila, 

2023).  

Perdebatan mengenai Wahabi muncul karena adanya perbedaan pandangan di 

kalangan umat Islam. Sebagian pihak memandangnya sebagai gerakan pemurnian ajaran 

Islam yang berupaya mengembalikan umat kepada Al-Qur’an dan Hadis, sementara pihak 

lain menilai Wahabi sebagai aliran yang keras, tertutup, bahkan ekstrem  (Mukhlisin & 



Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 

7  

Arsyam, 2022). stilah “Wahabi” sendiri hingga kini masih menjadi bahan diskusi, apakah 

merupakan sebutan akademis yang netral atau justru label politis untuk mendiskreditkan 

gerakan tersebut. Selain kekuatan ideologinya, penyebaran Wahabi juga sangat dipengaruhi 

oleh dukungan kekuasaan melalui aliansinya dengan Dinasti Saud. Hal ini memunculkan 

pertanyaan apakah gerakan Wahabi murni berorientasi keagamaan atau turut dilandasi oleh 

kepentingan politik.  

Sikap Wahabi yang menolak praktik keagamaan lokal yang dianggap bid’ah juga 

sering menimbulkan gesekan sosial, khususnya di wilayah seperti Indonesia yang memiliki 

tradisi Islam bercorak kultural. Kompleksitas tersebut menunjukkan perlunya kajian 

mendalam untuk memahami posisi Wahabi dalam konteks moderasi beragama, relevansinya 

di era modern, serta menilai apakah kaitannya dengan kelompok ekstrem seperti ISIS 

bersifat ideologis atau sekadar konstruksi wacana (Askar Nur, 2021) (Hamdi, 2019). 

2. Dakwah Wahabi dalam Perspektif Purifikasi 

Gerakan dakwah Wahabi berawal dari gagasan untuk memurnikan ajaran Islam 

(purifikasi), yakni mengembalikan keyakinan serta praktik keagamaan umat kepada prinsip 

tauhid yang sejati sebagaimana dicontohkan oleh Rasulullah SAW dan para generasi salaf. 

Gerakan ini digagas oleh Muhammad bin Abdul Wahhab pada abad ke-18 di Jazirah Arab 

sebagai bentuk kritik terhadap berbagai praktik keagamaan yang dianggap telah menyimpang 

dari ajaran Islam yang murni, seperti bid’ah, khurafat, dan perilaku yang dinilai mengarah 

pada kemusyrikan (Hamdi, 2019). Bagi kalangan Wahabi, keimanan yang benar hanya dapat 

diwujudkan apabila seluruh bentuk ibadah berpijak sepenuhnya pada Al-Qur’an dan Sunnah, 

tanpa dipengaruhi oleh tradisi atau kebiasaan yang tidak memiliki dasar teologis yang sah 

(Sarwan & Sabri, 2023) (Aceh, 2020). 

a. Kekuatan Dakwah Wahabi 

Kekuatan utama gerakan Wahabi terletak pada komitmen dan keteguhannya dalam 

menjaga kemurnian tauhid. Prinsip ini membuat gerakan tersebut sangat tegas dalam 

menolak segala bentuk perantara dalam ibadah maupun pengagungan terhadap makhluk. 

Sikap tersebut menumbuhkan kesadaran teologis di kalangan umat untuk menempatkan 

Allah sebagai satu-satunya tujuan penghambaan. Dalam konteks kehidupan modern, 

komitmen terhadap tauhid juga menjadi sumber kekuatan moral dan ideologis yang 

membantu umat Islam menghadapi arus globalisasi dan sekularisasi yang berpotensi 



Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 

8  

melemahkan identitas keagamaan (Fuad, 2020) (Melianna, 2022). Dengan demikian, 

Wahabi berperan dalam memperkokoh spiritualitas dan kedisiplinan beragama yang 

berpijak pada ketaatan murni terhadap ajaran Islam. 

b. Kelemahan Dakwah Wahabi 

Namun, pendekatan purifikatif yang sangat tekstual dan normatif memiliki 

kelemahan tersendiri. Ketegasan gerakan Wahabi dalam menolak tradisi yang 

dianggap tidak berlandaskan syariat sering menimbulkan kesan eksklusif dan 

konfrontatif, khususnya di tengah masyarakat Islam yang majemuk seperti 

Indonesia (Rafsanjani & Rozaq, 2021) (Susanto et al., 2025). Penolakan terhadap 

berbagai praktik keagamaan lokal seperti tahlilan, selamatan, atau peringatan maulid 

Nabi kerap dipandang sebagai bentuk kurangnya kepekaan terhadap nilai-nilai 

budaya yang telah lama menjadi bagian dari ekspresi keislaman masyarakat. 

Akibatnya, dakwah Wahabi sering dianggap kaku dan sulit diterima oleh kalangan 

Islam tradisional yang lebih terbuka terhadap integrasi nilai-nilai lokal (Ali Usman, 

2022). 

3. Potensi Ketegangan dengan Moderasi Beragama 

Konsep moderasi beragama di Indonesia dikembangkan sebagai upaya menegaskan 

pentingnya keseimbangan antara keteguhan dalam berpegang pada ajaran agama dan 

keterbukaan terhadap keberagaman sosial-budaya. Prinsip ini menitikberatkan pada nilai-

nilai tawassuth (jalan tengah), tasamuh (toleransi), dan tawazun (keseimbangan) dalam 

kehidupan beragama (Dianita et al., 2018) (Jati, 2013). Dalam kerangka tersebut, moderasi 

beragama mendorong umat Islam untuk menghargai perbedaan dan menghindari sikap 

ekstrem, baik yang bersifat terlalu liberal maupun yang terlalu puritan. 

Sementara itu, Wahabi dikenal sebagai gerakan dakwah yang bersifat tegas dan 

puritan, dengan fokus utama pada pemurnian akidah serta penolakan terhadap segala bentuk 

praktik yang dianggap menyimpang. Perbedaan orientasi ini sering kali memunculkan 

potensi ketegangan, terutama ketika pendekatan purifikatif Wahabi berhadapan dengan corak 

Islam Nusantara yang lebih terbuka terhadap tradisi lokal. Praktik seperti tahlilan dan ziarah 

kubur, yang oleh masyarakat dipandang sebagai bentuk penghormatan sekaligus sarana 

mempererat ukhuwah, justru dianggap oleh kalangan Wahabi sebagai penyimpangan dari 

kemurnian tauhid (Dalimunthe, 2023) (Fadila, 2023). 



Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 

9  

Ketegangan tersebut kerap menimbulkan gesekan sosial dan ideologis akibat 

perbedaan dalam memahami serta mengekspresikan ajaran Islam. Oleh karena itu, tantangan 

utama bagi gerakan Wahabi adalah bagaimana tetap mempertahankan prinsip kemurnian 

ajaran Islam tanpa mengabaikan nilai-nilai sosial, budaya, dan kearifan lokal yang telah lama 

hidup dan menjadi bagian penting dari identitas keagamaan masyarakat Muslim Indonesia. 

4. Titik Temu Dakwah Wahabi dengan Moderasi Beragama 

Meskipun memiliki perbedaan orientasi, sesungguhnya terdapat titik temu antara 

Wahabisme dan moderasi beragama. Keduanya sama-sama menolak praktik syirik, takhayul, 

dan bid’ah berlebihan serta berupaya menjaga kemurnian ajaran Islam dari 

penyimpangan(Hasanah, 2025) (Wahabi, 2018). Dalam ranah dakwah, kedua pandangan 

tersebut sebenarnya memiliki misi moral yang sejalan, yakni menegakkan prinsip amar 

ma’ruf nahi munkar, yang berarti mengajak manusia untuk berbuat kebaikan dan menolak 

segala bentuk kemungkaran dengan ketegasan. Prinsip dasar ini selaras dengan perintah 

Allah SWT dalam QS. An-Nahl ayat 125 (Asry, 2019), yang mengajarkan pentingnya 

berdakwah dengan penuh kebijaksanaan, menggunakan nasihat yang baik, serta pendekatan 

yang lembut namun tegas dalam menegakkan kebenaran (Sofyan, 2015).  

يْلِهٖ وَهُوَ اعَْلمَُ هُوَ اعَْلَمُ بمَِنْ ضَل  عَنْ سَبِ  نُُۗ اِن  رَب كَ يَ احَْسَ هِ تِيْ ادُعُْ اِلٰى سَبيِْلِ رَب كَِ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِال  

  ١٢٥بِالْمُهْتدَِيْنَ 

Artinya: Serulah (manusia) ke jalan Tuhanmu dengan hikmah424) dan pengajaran yang 

baik serta debatlah mereka dengan cara yang lebih baik. Sesungguhnya Tuhanmu 

Dialah yang paling tahu siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan Dia (pula) yang 

paling tahu siapa yang mendapat petunjuk. (Q.S An-Nahl, 125) 

Ayat tersebut menegaskan bahwa dakwah yang berhasil harus berlandaskan pada 

hikmah (kebijaksanaan) dan mau‘izhah hasanah (nasihat yang baik). Hal ini berarti bahwa 

setiap ajakan menuju kebaikan hendaknya dilakukan dengan pemikiran yang matang, sikap 

yang lembut, dan pendekatan yang menyentuh hati, sehingga pesan kebenaran dapat diterima 

dan dipahami dengan penuh kesadaran. Artinya, semangat purifikasi yang menjadi karakter 

dakwah Wahabi dapat sejalan dengan nilai-nilai moderasi jika dilakukan dengan pendekatan 

yang santun, rasional, dan kontekstual. Pendekatan semacam ini berpotensi menempatkan 

Wahabi bukan semata sebagai gerakan pemurnian akidah, melainkan juga sebagai gerakan 

pencerahan spiritual yang menegakkan nilai-nilai kebenaran melalui cara yang damai, 



Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 

10  

bijaksana, dan penuh toleransi (Karisna, 2022) (Muttaqin Khabibullah, 2022) (Rustandi et 

al., 2019) (A. Riyadi & Sukma, 2019). 

Dengan demikian, peluang terjalinnya dialog dan kerja sama antara dakwah Wahabi 

dan gagasan moderasi beragama sangatlah terbuka. Keduanya memiliki titik temu yang 

dapat saling melengkapi: dakwah Wahabi menekankan kemurnian akidah sebagai fondasi 

keimanan, sedangkan moderasi beragama menekankan keseimbangan dalam menghadapi 

perbedaan. Perpaduan keduanya dapat melahirkan corak keberagamaan yang berpegang 

teguh pada kemurnian ajaran, namun tetap bijak dan toleran dalam bersikap. Sikap ini 

berpijak pada nilai-nilai Islam yang rahmatan lil ‘alamin, yang menebarkan kasih sayang, 

kedamaian, serta membawa kemaslahatan bagi seluruh makhluk di muka bumi. 

 

Kesimpulan 

Kajian mengenai gerakan Wahabi menunjukkan adanya interaksi yang kompleks antara 

upaya pemurnian ajaran Islam dan realitas sosial masyarakat Indonesia yang pluralistik. Di satu 

sisi, semangat purifikasi yang dibawa Wahabi mampu memperkuat ketauhidan serta kesadaran 

keagamaan umat; namun, penerapan yang terlalu kaku berpotensi menimbulkan gesekan dengan 

tradisi Islam yang telah mengakar secara kultural di Nusantara. 

Selain itu, pelabelan dan stigma ideologis terhadap Wahabi kerap menutupi pemahaman 

yang sesungguhnya mengenai ajarannya. Banyak pihak masih sulit membedakan antara 

substansi teologi Wahabi dengan isu politisasi yang menggunakan nama gerakan ini untuk 

kepentingan tertentu. 

Di tengah perbedaan pendekatan antara purifikasi Wahabi dan moderasi beragama yang 

dikedepankan pemerintah, muncul kebutuhan mendesak akan terciptanya ruang dialog yang 

terbuka dan konstruktif. Hal ini penting untuk menjaga keseimbangan antara kemurnian akidah 

dan penerimaan terhadap keragaman. 

Dengan demikian, meskipun Wahabi dan moderasi beragama memiliki perbedaan 

metodologis, keduanya tetap memiliki titik temu dalam komitmen menegakkan tauhid dan 

menolak penyimpangan. Dengan mengedepankan dakwah yang kontekstual dan sarat hikmah, 

gerakan purifikasi dapat menemukan titik temu dengan semangat moderasi, sehingga Islam 

dapat ditegakkan secara murni dalam akidah sekaligus tetap menciptakan harmoni dan 

kedamaian dalam kehidupan sosial, selaras dengan prinsip rahmatan lil ‘alamin. 



Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 

11  

Referensi 

Aceh, M. (2020). Pemikiran Teologis Gerakan Wahabi dan Implikasinya terhadap Praktik 

Keberagamaan. Jurnal Studi Islam, 14(2), 115–130. 

Afra Khoirunnisak, & Dzulvina Jamila. (2025). Wahabisme dan Purifikasi Akidah dalam Dakwah 

Islam Kontemporer. Jurnal Pemikiran Islam, 17(1), 45–59. 

Ali Usman. (2022). Dakwah Wahabi dan Dinamika Islam Tradisional di Indonesia. Jurnal Dakwah 

dan Komunikasi Islam, 8(3), 210–227. 

Alatas, S. F., Rahman, T., & Yusri, A. (2020). Gerakan Salafi-Wahabi di Indonesia: Analisis 

Historis dan Sosial. Jakarta: Pusat Kajian Keislaman. 

Aritonang, J. (2020). Gerakan Wahabi dan Fundamentalisme Islam di Asia Tenggara. Jurnal 

Agama dan Masyarakat, 12(1), 1–19. 

Asry, M. (2019). Metode Dakwah dalam Perspektif Al-Qur’an: Kajian QS. An-Nahl: 125. Jurnal 

Komunikasi Islam, 5(2), 178–190. 

Atmaja, R. (2020). Moderasi Beragama dalam Konteks Kebangsaan Indonesia. Yogyakarta: LKiS. 

Collins, J., Rahman, F., & Anwar, S. (2021). Religion and Tolerance in Modern Indonesia. 

Singapore: ISEAS Publishing. 

Dalimunthe, M. (2023). Islam Kultural dan Tantangan Purifikasi Wahabi di  Indonesia. Jurnal Sosial 

Keagamaan, 9(1), 65–84. 

Dianita, R., Prasetyo, D., & Arif, L. (2018). Moderasi Beragama dan Tantangan Pluralitas di 

Indonesia. Bandung: Alfabeta. 

Fadila, N.(2023). Wahabi dan Transformasi Keagamaan di Timur Tengah dan Indonesia. Jurnal 

Studi Timur Tengah, 6(2), 120–139. 

Farih, H. (2016). Gerakan Dakwah Wahabi dan Pengaruhnya terhadap Islam Nusantara. Jurnal 

Ushuluddin, 24(1), 35–50. 

Fuad, M. (2020). Pemurnian Akidah dan Identitas Keislaman: Analisis terhadap Gerakan Wahabi. 

Jurnal Filsafat Islam, 11(2), 87–102. 

Garcia, L., et al. (n.d.). The Wahhabi Movement and Its Political Alliances in the Arabian Peninsula. 

Middle East Historical Review, 8(1), 42–58. 

Hafid, M. (2020). Wahabisme dan Radikalisme: Analisis Sejarah dan Pemikiran. Jurnal Politik 

Islam, 7(2), 99–116. 



Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 

12  

Hamdi, F. (2019). Wahabi dan ISIS: Keterkaitan Ideologis atau Rekonstruksi Politik? Jurnal Kajian 

Timur Tengah, 10(3), 45–63. 

Hanfiah, M. (2016). Reformasi Islam dan Purifikasi Akidah: Kajian terhadap Gerakan Wahabi. 

Jakarta: Pustaka Ilmu. 

Hasanah, N. (2025). Dakwah Wahabi dalam Perspektif Tauhid dan Moderasi Beragama.. Jurnal 

Ilmu Dakwah, 13(1), 20–37. 

Ichwansyah, A. (2015). Tawassuth dan Moderasi Islam di Indonesia: Sebuah Pendekatan 

Hermeneutik. Jurnal Pemikiran Islam Modern, 9(2), 133–148. 

Jati, W. R. (2013). Tasamuh dan Tawazun dalam Praktik Keberagamaan Masyarakat Indonesia. 

Jurnal Sosial dan Budaya Islam, 5(1), 56–70. 

Karisna, D. (2022). Pendekatan Hikmah dan Mau‘izhah Hasanah dalam Dakwah Kontemporer. 

Jurnal Dakwah, 16(2), 112–125. 

Kerwanto, & Furqan Alfaruqiy. (2025). Gerakan Wahabi sebagai Reformasi Teologis. Jurnal 

Sejarah dan Pemikiran Islam, 18(1), 25–40. 

Melianna, R. (2022). Teologi Wahabi dan Relevansinya terhadap Pemikiran Islam Modern. Jurnal 

Aqidah dan Filsafat Islam, 9(3), 201–219. 

Mukhlisin, & Arsyam, A. (2022). Genealogi Gerakan Wahabi: Dari Najd ke Dunia Islam 

Kontemporer. Surabaya: UIN Sunan Ampel Press. 

Muttaqin Khabibullah. (2022). Politik dan Ideologi Wahabi dalam Konteks Global. Jurnal Politik 

Islam, 14(1), 90–110. 

Nasikhin, R., Hidayat, A., & Lutfi, M. (2022). Bid‘ah dan Tradisi Lokal dalam Perspektif Gerakan 

Wahabi. Jurnal Ushuluddin, 30(2), 123–139. 

Padmo, S. (2007). Wahabi dan Reformasi Islam di Jazirah Arab. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 

Pemikiran, T., Alim, M., & Nurul, H. (2024). Wahabisme dan Pembaharuan Islam di Timur 

Tengah. Bandung: Pustaka Setia. 

Rafsanjani, A., & Rozaq, M. (202!). Kritik terhadap Purifikasi Dakwah Wahabi di Indonesia. Jurnal 

Dakwah dan Komunikasi, 13(2), 78–93. 

Ramadhan, R., Sari, L., & Fathurrahman, I. (2024). Amar Ma’ruf Nahi Munkar dalam Perspektif 

Dakwah Wahabi dan Moderasi Islam. Jurnal Dakwah Islamiyah, 11(1), 45–58. 

Riyadi, S., & Sukma, D. (2019). Integrasi Nilai Moderasi dalam Pendidikan Islam. Jurnal Tarbiyah 

Islamiyah, 7(2), 175–190. 



Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 

Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah 

ISSN 2807-6753 

DOI : 10.56633 

 

13  

Rustandi, I., Fathoni, A., & Yuliani, S. (2019). Harmonisasi Dakwah dan Moderasi Islam dalam 

Masyarakat Multikultural. Bandung: Penerbit UIN Sunan Gunung Djati. 

Sarwan, A., & Sabri, F. (2023). Prinsip Tauhid dan Purifikasi Akidah dalam Pemikiran Wahabi. 

Jurnal Filsafat Islam, 15(1), 55–72. 

Soerjono Soekanto. (2018). Sosiologi: Suatu Pengantar. Jakarta: Rajawali Press. 

Susanto, M., Rakhman, F., & Nurhadi, A. (2025). Tantangan Dakwah Wahabi dalam Konteks 

Pluralitas Keislaman Indonesia.. Jurnal Komunikasi dan Dakwah, 18(1), 65–83. 

Thoyyib, M. (2018). Gerakan Wahabi dan Pemurnian Akidah di Era Modern. Jurnal Sejarah Islam, 

4(2), 88–104. 

Wahabi, A. (2018). The Wahhabi Doctrine: Its Development and Influence. Riyadh: Islamic 

Research Foundation. 

Yudi, A., & Halwati, N. (2024). Analisis Teologis atas Gerakan Wahabi di Indonesia. Jurnal Ilmu 

Keislaman, 10(1), 30–47. 

 


	Abstrak
	Pendahuluan
	Metode
	Hasil dan Pembahasan
	Kesimpulan
	Referensi

