g

g
B

Jﬁ&n': ) Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 ISSN 2807-6753
-(. Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOl : 10.56633

4

Gerakan Dakwah Wahabi Dalam Bingkai Moderasi Beragama: Antara Purifikasi Akidah
Dan Tantangan Pluralitas

Julisyafika
UIN Imam Bonjol Padang
julisyafika@uinib.ac.id

Abstrak

Gerakan dakwah Wahabi berlandaskan pada semangat pemurnian akidah, yakni usaha
mengembalikan ajaran Islam kepada kemurnian tauhid sebagaimana dicontohkan oleh Rasulullah
SAW dan generasi salafus shalih. Gagasan ini dipelopori oleh Muhammad bin Abdul Wahhab pada
abad ke-18 sebagai gerakan reformasi terhadap praktik keagamaan yang dianggap telah
menyimpang dari prinsip tauhid, seperti bid’ah dan khurafat. Tujuan utamanya adalah menegakkan
kembali kemurnian ajaran Islam berdasarkan Al-Qur’an dan Sunnah, tanpa campuran tradisi atau
praktik yang tidak memiliki dasar syar‘i. Di Indonesia, pemikiran Wahabi berkembang melalui jalur
dakwah, pendidikan, serta lembaga sosial-keagamaan. Namun, kehadirannya sering Kkali
menimbulkan dinamika dan perdebatan karena adanya perbedaan pendekatan antara Islam kultural
Nusantara yang akomodatif terhadap tradisi lokal dengan ajaran Wahabi yang lebih tekstual dan
puritan. Ketegangan ini menjadi semakin kompleks ketika dihadapkan pada paradigma moderasi
beragama yang digagas oleh pemerintah Indonesia untuk menjaga keseimbangan, toleransi, dan
keharmonisan sosial di tengah kemajemukan masyarakat. Penelitian ini berupaya menelaah posisi
gerakan Wahabi dalam konteks moderasi beragama di Indonesia dengan menyoroti dialektika antara
semangat purifikasi akidah dan nilai-nilai moderasi. Melalui pendekatan kualitatif dan studi
kepustakaan (library research), kajian ini menafsirkan relasi antara prinsip teologis Wahabi dan
realitas sosial masyarakat Indonesia yang plural. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun
berbeda dalam orientasi dan metode dakwah, Wahabi dan moderasi beragama dapat menemukan
titik temu dalam penegakan tauhid, amar ma’ruf nahi munkar, serta dakwah yang bijaksana dan
kontekstual.

Kata Kunci: Wahabi, dakwah, purifikasi, moderasi beragama, pluralitas.

Pendahuluan

Gerakan dakwah Wahabi berlandaskan pada semangat pemurnian akidah, yakni usaha untuk
mengembalikan ajaran Islam kepada kemurnian tauhid sebagaimana yang diajarkan oleh Rasulullah
SAW dan generasi salafus shalih. Pemikiran ini digagas oleh Muhammad bin Abdul Wahhab pada
abad ke-18 di Jazirah Arab sebagai bentuk respons terhadap praktik keagamaan masyarakat yang
dianggap menyimpang dari prinsip tauhid serta dipenuhi unsur bid’ah dan khurafat. Gerakan ini
menekankan pentingnya kembali kepada sumber utama Islam, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah, tanpa

mencampurkannya dengan tradisi atau praktik yang tidak memiliki dasar syar’l (Afra Khoirunnisak
1


mailto:julisyafika@uinib.ac.id

&7\ Jurmal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 ISSN 2807-6753
= ,-,—.‘(_’ Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOI : 10.56633

& Dzulvina Jamila, 2025). Karena itu, Wahabisme sering dipandang sebagai gerakan reformasi
keagamaan yang berfokus pada pemurnian ajaran Islam dari unsur-unsur sinkretisme dan
kepercayaan supranatural (Kerwanto & Furgan Alfarugiy, 2025)

Indonesia, paham Wahabi berkembang melalui aneka macam jalur dakwah, pendidikan, serta
lembaga sosial keagamaan. Namun, kehadirannya seringkali kali menimbulkan dinamika pada
masyarakat Muslim yang beragam. Hal ini disebabkan adanya perbedaan pendekatan antara Islam
kultural Nusantara yang cenderung akomodatif terhadap tradisi lokal dan ajaran Wahabi yang
menolak segala bentuk praktik yang disebut tidak sinkron dengan prinsip tauhid murni (Wahabi,
2018)(Alatas et al., 2022). Akibatnya, timbul goresan ideologis antara semangat purifikasi serta
realitas pluralitas rakyat Indonesia yang mempunyai ragam mazhab, budaya, dan tradisi keislaman.

Pada konteks kebangsaan, pemerintah Indonesia dan para ulama berbagi konsep moderasi
beragama menjadi paradigma kehidupan beragama yang menekankan nilai-nilai tawassuth (jalan
tengah), tasamuh (toleransi), tawazun (ekuilibrium), dan i’tidal (keadilan). Konsep ini bertujuan
untuk menjaga harmoni sosial, mencegah polarisasi keagamaan, serta memperkuat kohesi nasional
di tengah keragaman kepercayaan serta budaya (Collins et al., 2021) (Atmaja, 2020). Moderasi
beragama menuntut umat Islam untuk mengedepankan kebijaksanaan dan toleransi tanpa kehilangan
komitmen terhadap prinsip akidah serta syariat.

Pada kerangka tersebut, ada pertanyaan krusial: bagaimana posisi gerakan dakwah Wahabi
pada bingkai moderasi beragama di Indonesia? Apakah semangat purifikasi yang diusung Wahabi
bisa berjalan beriringan dengan nilai-nilai moderasi yang menekankan keseimbangan serta
keterbukaan? Ataukah justru ada ketegangan antara orientasi teologis Wahabi yang eksklusif dengan
semangat pluralisme sehingga menjadi karakteristik rakyat Indonesia modern?

Kajian berjudul “Gerakan Dakwah Wahabi pada Bingkai Moderasi Beragama: Antara
Purifikasi Akidah dan Tantangan Pluralitas” menjadi relevan buat menelusuri hubungan antara
ortodoksi keagamaan serta inklusi sosial pada praktik dakwah kontemporer. Penelitian ini berupaya
mengkaji bagaimana gerakan Wahabi menegosiasikan ideal purifikasi akidah dengan tuntutan
moderasi beragama, dan bagaimana hal tersebut berpengaruh terhadap dinamika sosial-keagamaan
pada Indonesia (Hanfiah, 2016).

Distingsi penelitian ini terletak pada fokusnya yang mempelajari gerakan dakwah Wahabi
pada konteks moderasi beragama dan pluralitas Indonesia, bukan hanya dari sisi teologi atau sejarah

yang mirip penelitian sebelumnya. Bila studi terdahulu menyoroti aspek purifikasi akidah serta
2



_,_l _ ) Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 ISSN 2807-6753
,,—.‘(.’ Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOI : 10.56633

dampak ideologinya, penelitian ini menekankan dialektika antara semangat purifikasi dan nilai-nilai
moderasi agar tahu posisi Wahabisme pada kehidupan sosial-keagamaan Indonesia.

Penelitian ini krusial sebab mengungkapkan hubungan gerakan dakwah Wahabi dengan
moderasi beragama di Indonesia, sekaligus sebagai acuan bagi akademisi, penghasil kebijakan, dan
masyarakat pada tahu ketegangan atau harmonisasi antara purifikasi akidah dan pluralitas sosial-
keagamaan

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library
research). Fokus utamanya ialah menelaah dakwah Wahabi sebagai gerakan pemurnian akidah
dalam bingkai moderasi beragama serta dalam konteks tantangan pluralitas sosial di Indonesia.
Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menelusuri bagaimana gagasan purifikasi Islam berinteraksi
dengan nilai-nilai toleransi, keseimbangan, dan kebijaksanaan dalam praktik keberagamaan
masyarakat.

Metode yang digunakan adalah analisis isi kualitatif, yang bertujuan menafsirkan berbagai
teks, pemikiran, dan konsep yang terdapat dalam literatur mengenai Wahabi dan moderasi
beragama. Analisis ini diperkaya dengan pendekatan kontekstual agar dapat memahami hubungan
antara prinsip pemurnian ajaran Islam dengan penerapan nilai-nilai moderasi dalam kehidupan
sosial. Melalui pendekatan tersebut, penelitian ini berupaya menempatkan dakwah Wahabi dalam
kerangka moderasi beragama, sekaligus menemukan titik temu yang memungkinkan terciptanya

kehidupan keagamaan yang harmonis dan seimbang di Indonesia.

Hasil dan Pembahasan
1. Gerakan Dakwah Wahabi

Wahabi adalah sebutan bagi aliran-aliran yang ingin melakukan pemurnian agama,
yang mana ingin menggembalikan Isalm seperti yang mereka inginkan. Aliran Wahabi
berasal dari istilah berbahasa Arab al-Wahhabiyyah (¥ s»\4#), yang dalam literatur berbahasa
Inggris dikenal sebagai Wahhabisme. Istilah tersebut merujuk pada nama Syekh Muhammad
ibn ‘Abd al-Wahhab (1703-1792), sosok sentral yang menjadi pelopor lahirnya gerakan dan

pemikiran ini. Wahabi sebaiknya tidak disamakan dengan al-Wahhabiyah (Y.<), karena
3



_,_l _ ) Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 ISSN 2807-6753
,,—.‘(.’ Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOI : 10.56633

keduanya memiliki asal-usul historis yang berbeda. Al-Wahhabiyah merujuk pada kelompok
yang dipelopori oleh Abdul Wahhab bin Abdurrahman bin Rustum, salah satu pengikut
‘Abdullah bin Wahbi Ar-Rasibi pada sekitar tahun 38 H, (Mukhlisin & Arsyam, 2022)
(Fadila, 2023) (Melianna, 2022).

Gerakan Wahabi dipelopori oleh Muhammad bin Abdul Wahhab sebagai bentuk
pembaruan dalam ajaran Islam yang bertujuan mengembalikan praktik keagamaan di Arab
Saudi kepada kemurnian tauhid. Pendiri gerakan Wahabi ini memiliki nama lengkap Syekh
Muhammad bin ‘Abdul Wahhab bin Sulaiman bin ‘Ali bin Muhammad bin Rasyid al-
Musyarraf an-Najdi at-Tamimi, yang berasal dari wilayah Najd di jazirah Arab. Ia berasal
dari keturunan keluarga terhormat dan terpelajar, al-Musyarraf, yang secara turun-temurun
menjadi tokoh ulama yang mengajarkan Islam di wilayahnya. Kitab-kitab sejarah mencatat
bahwa ia terlahir di sebuah desa kecil bernama Uyainah, yang terletak 70 km di sebelah barat
daya Riyadh wilayah Najd, ibukota kerajaan Saudi Arabia sekarang. Wahabi adalah gerakan
pemikiran Islam yang lahir dari suku Najd, dipelopori oleh Muhammad bin Abdul Wahhab
At-Tamimi al-Najdi. Gerakan ini mulai muncul sekitar tahun 1142 H dan mulai dikenal
secara luas pada 1150 H di wilayah Najd, dengan tujuan untuk memurnikan ajaran Islam
sekaligus membenahi moral umat pada pertengahan abad ke-18 Masehi. (Pemikiran et al.,
2024) (Hasanah, 2025) (Melianna, 2022).

Istilah Wahabi diambil dari nama keluarga pendirinya, Muhammad bin Abdul
Wahhab (Kerwanto & Furgan Alfarugiy, 2025). Gagasan utama yang dibawa oleh
Muhammad bin Abdul Wahhab menekankan pentingnya bagi umat Islam untuk kembali
kepada kemurnian ajaran Islam yang bersumber pada Al-Qur’an dan Hadis (Asry, 2019).
Dengan dukungan politik dari Dinasti Saud di Arab Saudi, pemikiran tersebut berkembang
menjadi sebuah gerakan yang dikenal sebagai Wahabi, yang berupaya menegakkan tauhid
secara menyeluruh serta menolak segala bentuk praktik keagamaan yang dinilai
menyimpang, seperti syirik, bid’ah, dan kemaksiatan (A. A. Riyadi, 2005). Tujuan pokok
dari gerakan ini ialah membersihkan Islam dari pengaruh dan unsur yang tidak sesuai dengan
ajaran Rasulullah SAW. Namun, karena pendekatannya yang tegas dan berkarakter
konservatif, Wahabi sering dipersepsikan sebagai gerakan yang keras, bahkan oleh sebagian
kalangan dianggap menyimpang dari arus utama pemahaman Islam (Yudi & Halwati, 2024)
(Thoyyib, 2018) (Aritonang, 2020).



e

&£ 40 Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 ISSN 2807-6753
7 (,’ Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOI: 10.56633

Secara kaidah bahasa Arab, istilah Wahabi atau Wahabiyah sebenarnya kurang tepat
digunakan (Fadila, 2023). Jika ajaran ini dinisbatkan kepada Muhammad bin Abdul Wahhab,
maka penyebutannya semestinya adalah Muhammadiyah, karena yang menjadi tokoh
sentralnya ialah Muhammad, bukan ayahnya, Abdul Wahhab. Adapun istilah Wahabi berasal
dari salah satu nama Allah, Al-Wahhab, yang berarti “Maha Pemberi” (Haidar, 1994). Nama
tersebut dipilih dengan harapan agar Allah senantiasa memberikan kekuatan dan keteguhan
kepada Muhammad bin Abdul Wahhab dalam perjuangannya menegakkan dakwah tauhid.
Namun, dalam perkembangan modern, istilah Wahabi kerap dihubungkan dengan paham
keagamaan yang berkarakter radikal dan fundamentalis dalam Islam (Askar Nur, 2021)
(Hafid, 2020) (Fadila, 2023).

Dalam perkembangannya, paham Wahabi sering dihubungkan dengan kemunculan
gerakan Islamic State (ISIS) (Hamdi, 2019). Sejumlah penelitian menunjukkan adanya
keterkaitan ideologis yang cukup kuat antara keduanya, sebab ISIS diketahui mengadopsi
sebagian prinsip ajaran Wahabi yang bercorak puritan dan eksklusif (Hafidz et al., 2021)
(Nuryanti & Hakim, 2020). Akibat dari paham ini, terjadi berbagai tindakan ekstrem seperti
penghancuran situs-situs bersejarah di Suriah dan pembunuhan terhadap sejumlah ulama
terkemuka, termasuk Syekh Muhammad Adnan Al-Afyouni dan Syekh Hasan Bartawi
(Fadila, 2023). Kesadaran akan muatan politik yang menyertai gerakan Wahabi membuat
sebagian kelompok Islam berusaha mengambil jarak dan memisahkan diri demi menjaga
kemurnian ideologi serta menghindari stigma radikalisme yang melekat pada gerakan
tersebut (Yudi & Halwati, 2024) (Hamdi, 2019) (Fadila, 2023) (Pemikiran et al., 2024).

Ketika menimba ilmu di berbagai wilayah, Muhammad bin Abdul Wahhab
menyaksikan banyak praktik keagamaan yang dianggap telah menyimpang dari kemurnian
ajaran Islam, seperti bid’ah, syirik, dan khurafat (Ulum & Wahid, 2019). Keadaan tersebut
mendorongnya untuk merumuskan gagasan pembaruan dalam Islam yang menekankan
pentingnya pemurnian total terhadap akidah dan ibadah. Dari pemikiran inilah lahir gerakan
Wahabi, yang dikenal pula dengan sebutan Muwahidun, yakni kelompok yang berupaya
menegakkan kemurnian tauhid serta menolak segala bentuk penyimpangan (Hayat & Abidin
Riam, 2022). Ajaran Wahabi memiliki karakter konservatif dan cenderung kaku, karena
berpegang kuat pada makna tekstual Al-Qur’an dan hadis. Pendekatan yang literal tersebut

menjadikan gerakan Wahabi dikenal sebagai aliran yang tegas dan tidak berkompromi dalam
5



e

&£ 40 Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 ISSN 2807-6753
7 (,’ Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOI: 10.56633

menegakkan prinsip-prinsip keislaman yang dianggap selaras dengan kemurnian tauhid
(Melianna, 2022) (Kerwanto & Furgan Alfaruqgiy, 2025).

Sikap gerakan Wahabi yang keras terhadap tradisi menyebabkan mereka menolak
berbagai praktik keagamaan yang dianggap menyimpang dan bahkan mengkafirkan pihak
yang tidak sejalan dengan pandangannya (Aritonang, 2020). Dalam penerapannya, kelompok
ini berupaya menampilkan wujud Islam yang mereka anggap paling murni dengan
meneladani kehidupan Rasulullah SAW, para sahabat, serta ulama salaf, yang diyakini
sebagai bentuk ajaran Islam yang asli sesuai dengan tuntunan Nabi saw. Keberhasilan
gerakan Wahabi tidak hanya terletak pada kekuatan ideologinya, tetapi juga pada
kemampuannya menjalin hubungan politik yang erat dengan Dinasti Al-Sa‘td (Kerwanto &
Furgan Alfarugiy, 2025). Namun demikian, meskipun memiliki pengaruh yang luas, gerakan
ini tidak luput dari kritik dan kontroversi karena metode dakwahnya sering dianggap bersifat
kaku dan tertutup (Muttagin Khabibullah, 2022) (Padmo, 2007).

Pada awal perjuangannya, Muhammad bin Abdul Wahhab menyebarkan ajarannya di
Basrah, namun mendapat penolakan keras dari masyarakat setempat. la bahkan sempat diusir
dari daerah tersebut karena ajarannya dianggap menyimpang oleh sebagian ulama setempat
(Hafid, 2020). Setelah pengusiran itu, Muhammad bin Abdul Wahhab bertemu dengan
Muhammad bin Saud, penguasa Diriyah sekaligus gubernur Najd yang memiliki ambisi
politik besar. Pertemuan keduanya menjadi titik penting dalam sejarah, karena menghasilkan
kesepakatan untuk membentuk aliansi yang saling menguntungkan. Muhammad bin Saud
bersedia memberikan dukungan politik dan militer, dengan syarat Abdul Wahhab tidak ikut
campur dalam urusan politik, terutama terkait pengumpulan upeti tahunan dari penduduk
Diriyah (Garcia et al., n.d.). Melalui kerja sama strategis tersebut, gerakan Wahabi
memperoleh pijakan politik yang kuat serta perlindungan militer yang kokoh. Akibatnya,
pada tahun 1773 M, gerakan ini berkembang pesat dan menunjukkan kekuatan yang semakin
besar, hingga berhasil menaklukkan Riyadh serta memperluas pengaruh dakwahnya (Fadila,
2023).

Perdebatan mengenai Wahabi muncul karena adanya perbedaan pandangan di
kalangan umat Islam. Sebagian pihak memandangnya sebagai gerakan pemurnian ajaran
Islam yang berupaya mengembalikan umat kepada Al-Qur’an dan Hadis, sementara pihak

lain menilai Wahabi sebagai aliran yang keras, tertutup, bahkan ekstrem (Mukhlisin &
6



_,_l _ ) Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 ISSN 2807-6753
,,—.‘(.’ Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOI : 10.56633

Arsyam, 2022). stilah “Wahabi” sendiri hingga kini masih menjadi bahan diskusi, apakah
merupakan sebutan akademis yang netral atau justru label politis untuk mendiskreditkan
gerakan tersebut. Selain kekuatan ideologinya, penyebaran Wahabi juga sangat dipengaruhi
oleh dukungan kekuasaan melalui aliansinya dengan Dinasti Saud. Hal ini memunculkan
pertanyaan apakah gerakan Wahabi murni berorientasi keagamaan atau turut dilandasi oleh
kepentingan politik.

Sikap Wahabi yang menolak praktik keagamaan lokal yang dianggap bid’ah juga
sering menimbulkan gesekan sosial, khususnya di wilayah seperti Indonesia yang memiliki
tradisi Islam bercorak kultural. Kompleksitas tersebut menunjukkan perlunya kajian
mendalam untuk memahami posisi Wahabi dalam konteks moderasi beragama, relevansinya
di era modern, serta menilai apakah kaitannya dengan kelompok ekstrem seperti ISIS
bersifat ideologis atau sekadar konstruksi wacana (Askar Nur, 2021) (Hamdi, 2019).

2. Dakwah Wahabi dalam Perspektif Purifikasi

Gerakan dakwah Wahabi berawal dari gagasan untuk memurnikan ajaran Islam
(purifikasi), yakni mengembalikan keyakinan serta praktik keagamaan umat kepada prinsip
tauhid yang sejati sebagaimana dicontohkan oleh Rasulullah SAW dan para generasi salaf.
Gerakan ini digagas oleh Muhammad bin Abdul Wahhab pada abad ke-18 di Jazirah Arab
sebagai bentuk kritik terhadap berbagai praktik keagamaan yang dianggap telah menyimpang
dari ajaran Islam yang murni, seperti bid’ah, khurafat, dan perilaku yang dinilai mengarah
pada kemusyrikan (Hamdi, 2019). Bagi kalangan Wahabi, keimanan yang benar hanya dapat
diwujudkan apabila seluruh bentuk ibadah berpijak sepenuhnya pada Al-Qur’an dan Sunnah,
tanpa dipengaruhi oleh tradisi atau kebiasaan yang tidak memiliki dasar teologis yang sah
(Sarwan & Sabri, 2023) (Aceh, 2020).

a. Kekuatan Dakwah Wahabi
Kekuatan utama gerakan Wahabi terletak pada komitmen dan keteguhannya dalam
menjaga kemurnian tauhid. Prinsip ini membuat gerakan tersebut sangat tegas dalam
menolak segala bentuk perantara dalam ibadah maupun pengagungan terhadap makhluk.
Sikap tersebut menumbuhkan kesadaran teologis di kalangan umat untuk menempatkan
Allah sebagai satu-satunya tujuan penghambaan. Dalam konteks kehidupan modern,
komitmen terhadap tauhid juga menjadi sumber kekuatan moral dan ideologis yang

membantu umat Islam menghadapi arus globalisasi dan sekularisasi yang berpotensi
7



e

&£ 40 Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 ISSN 2807-6753
7 (,’ Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOI: 10.56633

melemahkan identitas keagamaan (Fuad, 2020) (Melianna, 2022). Dengan demikian,

Wahabi berperan dalam memperkokoh spiritualitas dan kedisiplinan beragama yang

berpijak pada ketaatan murni terhadap ajaran Islam.

b. Kelemahan Dakwah Wahabi

Namun, pendekatan purifikatif yang sangat tekstual dan normatif memiliki
kelemahan tersendiri. Ketegasan gerakan Wahabi dalam menolak tradisi yang
dianggap tidak berlandaskan syariat sering menimbulkan kesan eksklusif dan
konfrontatif, khususnya di tengah masyarakat Islam yang majemuk seperti
Indonesia (Rafsanjani & Rozag, 2021) (Susanto et al., 2025). Penolakan terhadap
berbagai praktik keagamaan lokal seperti tahlilan, selamatan, atau peringatan maulid
Nabi kerap dipandang sebagai bentuk kurangnya kepekaan terhadap nilai-nilai
budaya yang telah lama menjadi bagian dari ekspresi keislaman masyarakat.
Akibatnya, dakwah Wahabi sering dianggap kaku dan sulit diterima oleh kalangan
Islam tradisional yang lebih terbuka terhadap integrasi nilai-nilai lokal (Ali Usman,
2022).
3. Potensi Ketegangan dengan Moderasi Beragama

Konsep moderasi beragama di Indonesia dikembangkan sebagai upaya menegaskan
pentingnya keseimbangan antara keteguhan dalam berpegang pada ajaran agama dan
keterbukaan terhadap keberagaman sosial-budaya. Prinsip ini menitikberatkan pada nilai-
nilai tawassuth (jalan tengah), tasamuh (toleransi), dan tawazun (keseimbangan) dalam
kehidupan beragama (Dianita et al., 2018) (Jati, 2013). Dalam kerangka tersebut, moderasi
beragama mendorong umat Islam untuk menghargai perbedaan dan menghindari sikap
ekstrem, baik yang bersifat terlalu liberal maupun yang terlalu puritan.

Sementara itu, Wahabi dikenal sebagai gerakan dakwah yang bersifat tegas dan
puritan, dengan fokus utama pada pemurnian akidah serta penolakan terhadap segala bentuk
praktik yang dianggap menyimpang. Perbedaan orientasi ini sering kali memunculkan
potensi ketegangan, terutama ketika pendekatan purifikatif Wahabi berhadapan dengan corak
Islam Nusantara yang lebih terbuka terhadap tradisi lokal. Praktik seperti tahlilan dan ziarah
kubur, yang oleh masyarakat dipandang sebagai bentuk penghormatan sekaligus sarana
mempererat ukhuwah, justru dianggap oleh kalangan Wahabi sebagai penyimpangan dari
kemurnian tauhid (Dalimunthe, 2023) (Fadila, 2023).



g

&=y Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 ISSN 2807-6753

7 (.’/ Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOI : 10.56633

Ketegangan tersebut kerap menimbulkan gesekan sosial dan ideologis akibat
perbedaan dalam memahami serta mengekspresikan ajaran Islam. Oleh karena itu, tantangan
utama bagi gerakan Wahabi adalah bagaimana tetap mempertahankan prinsip kemurnian
ajaran Islam tanpa mengabaikan nilai-nilai sosial, budaya, dan kearifan lokal yang telah lama

hidup dan menjadi bagian penting dari identitas keagamaan masyarakat Muslim Indonesia.

. Titik Temu Dakwah Wahabi dengan Moderasi Beragama

Meskipun memiliki perbedaan orientasi, sesungguhnya terdapat titik temu antara
Wahabisme dan moderasi beragama. Keduanya sama-sama menolak praktik syirik, takhayul,
dan bid’ah Dberlebihan serta berupaya menjaga kemurnian ajaran Islam dari
penyimpangan(Hasanah, 2025) (Wahabi, 2018). Dalam ranah dakwah, kedua pandangan
tersebut sebenarnya memiliki misi moral yang sejalan, yakni menegakkan prinsip amar
ma’ruf nahi munkar, yang berarti mengajak manusia untuk berbuat kebaikan dan menolak
segala bentuk kemungkaran dengan ketegasan. Prinsip dasar ini selaras dengan perintah
Allah SWT dalam QS. An-Nahl ayat 125 (Asry, 2019), yang mengajarkan pentingnya
berdakwah dengan penuh kebijaksanaan, menggunakan nasihat yang baik, serta pendekatan
yang lembut namun tegas dalam menegakkan kebenaran (Sofyan, 2015).
AT A5 Al Be Oim s Al 5h 0By &) G o ol aaliia s Aal) e 3al; Akall @ty i g
VYo Givigaly
Artinya: Serulah (manusia) ke jalan Tuhanmu dengan hikmah424) dan pengajaran yang
baik serta debatlah mereka dengan cara yang lebih baik. Sesungguhnya Tuhanmu
Dialah yang paling tahu siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan Dia (pula) yang

paling tahu siapa yang mendapat petunjuk. (Q.S An-Nahl, 125)

Avyat tersebut menegaskan bahwa dakwah yang berhasil harus berlandaskan pada
hikmah (kebijaksanaan) dan mau ‘izhah hasanah (nasihat yang baik). Hal ini berarti bahwa
setiap ajakan menuju kebaikan hendaknya dilakukan dengan pemikiran yang matang, sikap
yang lembut, dan pendekatan yang menyentuh hati, sehingga pesan kebenaran dapat diterima
dan dipahami dengan penuh kesadaran. Artinya, semangat purifikasi yang menjadi karakter
dakwah Wahabi dapat sejalan dengan nilai-nilai moderasi jika dilakukan dengan pendekatan
yang santun, rasional, dan kontekstual. Pendekatan semacam ini berpotensi menempatkan
Wahabi bukan semata sebagai gerakan pemurnian akidah, melainkan juga sebagai gerakan

pencerahan spiritual yang menegakkan nilai-nilai kebenaran melalui cara yang damai,
9



e

&£ 40 Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 ISSN 2807-6753
7 (,’ Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOI: 10.56633

bijaksana, dan penuh toleransi (Karisna, 2022) (Muttagin Khabibullah, 2022) (Rustandi et
al., 2019) (A. Riyadi & Sukma, 2019).

Dengan demikian, peluang terjalinnya dialog dan kerja sama antara dakwah Wahabi
dan gagasan moderasi beragama sangatlah terbuka. Keduanya memiliki titik temu yang
dapat saling melengkapi: dakwah Wahabi menekankan kemurnian akidah sebagai fondasi
keimanan, sedangkan moderasi beragama menekankan keseimbangan dalam menghadapi
perbedaan. Perpaduan keduanya dapat melahirkan corak keberagamaan yang berpegang
teguh pada kemurnian ajaran, namun tetap bijak dan toleran dalam bersikap. Sikap ini
berpijak pada nilai-nilai Islam yang rahmatan lil ‘alamin, yang menebarkan kasih sayang,

kedamaian, serta membawa kemaslahatan bagi seluruh makhluk di muka bumi.

Kesimpulan

Kajian mengenai gerakan Wahabi menunjukkan adanya interaksi yang kompleks antara
upaya pemurnian ajaran Islam dan realitas sosial masyarakat Indonesia yang pluralistik. Di satu
sisi, semangat purifikasi yang dibawa Wahabi mampu memperkuat ketauhidan serta kesadaran
keagamaan umat; namun, penerapan yang terlalu kaku berpotensi menimbulkan gesekan dengan
tradisi Islam yang telah mengakar secara kultural di Nusantara.

Selain itu, pelabelan dan stigma ideologis terhadap Wahabi kerap menutupi pemahaman
yang sesungguhnya mengenai ajarannya. Banyak pihak masih sulit membedakan antara
substansi teologi Wahabi dengan isu politisasi yang menggunakan nama gerakan ini untuk
kepentingan tertentu.

Di tengah perbedaan pendekatan antara purifikasi Wahabi dan moderasi beragama yang
dikedepankan pemerintah, muncul kebutuhan mendesak akan terciptanya ruang dialog yang
terbuka dan konstruktif. Hal ini penting untuk menjaga keseimbangan antara kemurnian akidah
dan penerimaan terhadap keragaman.

Dengan demikian, meskipun Wahabi dan moderasi beragama memiliki perbedaan
metodologis, keduanya tetap memiliki titik temu dalam komitmen menegakkan tauhid dan
menolak penyimpangan. Dengan mengedepankan dakwah yang kontekstual dan sarat hikmah,
gerakan purifikasi dapat menemukan titik temu dengan semangat moderasi, sehingga Islam
dapat ditegakkan secara murni dalam akidah sekaligus tetap menciptakan harmoni dan

kedamaian dalam kehidupan sosial, selaras dengan prinsip rahmatan lil ‘alamin.
10



_,_l _ , Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 ISSN 2807-6753
L2207 Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOI : 10.56633

Referensi

Aceh, M. (2020). Pemikiran Teologis Gerakan Wahabi dan Implikasinya terhadap Praktik
Keberagamaan. Jurnal Studi Islam, 14(2), 115-130.

Afra Khoirunnisak, & Dzulvina Jamila. (2025). Wahabisme dan Purifikasi Akidah dalam Dakwah
Islam Kontemporer. Jurnal Pemikiran Islam, 17(1), 45-59.

Ali Usman. (2022). Dakwah Wahabi dan Dinamika Islam Tradisional di Indonesia. Jurnal Dakwah
dan Komunikasi Islam, 8(3), 210-227.

Alatas, S. F., Rahman, T., & Yusri, A. (2020). Gerakan Salafi-Wahabi di Indonesia: Analisis
Historis dan Sosial. Jakarta: Pusat Kajian Keislaman.

Aritonang, J. (2020). Gerakan Wahabi dan Fundamentalisme Islam di Asia Tenggara. Jurnal
Agama dan Masyarakat, 12(1), 1-19.

Asry, M. (2019). Metode Dakwah dalam Perspektif Al-Qur’an: Kajian OS. An-Nahl: 125. Jurnal
Komunikasi Islam, 5(2), 178-190.

Atmaja, R. (2020). Moderasi Beragama dalam Konteks Kebangsaan Indonesia. Yogyakarta: LKiS.

Collins, J., Rahman, F., & Anwar, S. (2021). Religion and Tolerance in Modern Indonesia.
Singapore: ISEAS Publishing.

Dalimunthe, M. (2023). Islam Kultural dan Tantangan Purifikasi Wahabi di Indonesia. Jurnal Sosial
Keagamaan, 9(1), 65-84.

Dianita, R., Prasetyo, D., & Arif, L. (2018). Moderasi Beragama dan Tantangan Pluralitas di
Indonesia. Bandung: Alfabeta.

Fadila, N.(2023). Wahabi dan Transformasi Keagamaan di Timur Tengah dan Indonesia. Jurnal
Studi Timur Tengah, 6(2), 120-139.

Farih, H. (2016). Gerakan Dakwah Wahabi dan Pengaruhnya terhadap Islam Nusantara. Jurnal
Ushuluddin, 24(1), 35-50.

Fuad, M. (2020). Pemurnian Akidah dan ldentitas Keislaman: Analisis terhadap Gerakan Wahabi.
Jurnal Filsafat Islam, 11(2), 87-102.

Garcia, L., etal. (n.d.). The Wahhabi Movement and Its Political Alliances in the Arabian Peninsula.
Middle East Historical Review, 8(1), 42-58.

Hafid, M. (2020). Wahabisme dan Radikalisme: Analisis Sejarah dan Pemikiran. Jurnal Politik

Islam, 7(2), 99-116.
11



_,_l _ , Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 ISSN 2807-6753
L2207 Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOI : 10.56633

Hamdi, F. (2019). Wahabi dan ISIS: Keterkaitan Ideologis atau Rekonstruksi Politik? Jurnal Kajian
Timur Tengah, 10(3), 45-63.

Hanfiah, M. (2016). Reformasi Islam dan Purifikasi Akidah: Kajian terhadap Gerakan Wahabi.
Jakarta: Pustaka IImu.

Hasanah, N. (2025). Dakwah Wahabi dalam Perspektif Tauhid dan Moderasi Beragama.. Jurnal
IImu Dakwah, 13(1), 20-37.

Ichwansyah, A. (2015). Tawassuth dan Moderasi Islam di Indonesia: Sebuah Pendekatan
Hermeneutik. Jurnal Pemikiran Islam Modern, 9(2), 133-148.

Jati, W. R. (2013). Tasamuh dan Tawazun dalam Praktik Keberagamaan Masyarakat Indonesia.
Jurnal Sosial dan Budaya Islam, 5(1), 56-70.

Karisna, D. (2022). Pendekatan Hikmah dan Mau ‘izhah Hasanah dalam Dakwah Kontemporer.
Jurnal Dakwah, 16(2), 112-125.

Kerwanto, & Furgan Alfarugiy. (2025). Gerakan Wahabi sebagai Reformasi Teologis. Jurnal
Sejarah dan Pemikiran Islam, 18(1), 25-40.

Melianna, R. (2022). Teologi Wahabi dan Relevansinya terhadap Pemikiran Islam Modern. Jurnal
Agidah dan Filsafat Islam, 9(3), 201-219.

Mukhlisin, & Arsyam, A. (2022). Genealogi Gerakan Wahabi: Dari Najd ke Dunia Islam
Kontemporer. Surabaya: UIN Sunan Ampel Press.

Muttagin Khabibullah. (2022). Politik dan Ideologi Wahabi dalam Konteks Global. Jurnal Politik
Islam, 14(1), 90-110.

Nasikhin, R., Hidayat, A., & Lutfi, M. (2022). Bid ‘ah dan Tradisi Lokal dalam Perspektif Gerakan
Wahabi. Jurnal Ushuluddin, 30(2), 123-139.

Padmo, S. (2007). Wahabi dan Reformasi Islam di Jazirah Arab. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada.

Pemikiran, T., Alim, M., & Nurul, H. (2024). Wahabisme dan Pembaharuan Islam di Timur
Tengah. Bandung: Pustaka Setia.

Rafsanjani, A., & Rozag, M. (202!). Kritik terhadap Purifikasi Dakwah Wahabi di Indonesia. Jurnal
Dakwah dan Komunikasi, 13(2), 78-93.

Ramadhan, R., Sari, L., & Fathurrahman, 1. (2024). Amar Ma ruf Nahi Munkar dalam Perspektif
Dakwah Wahabi dan Moderasi Islam. Jurnal Dakwah Islamiyah, 11(1), 45-58.

Riyadi, S., & Sukma, D. (2019). Integrasi Nilai Moderasi dalam Pendidikan Islam. Jurnal Tarbiyah

Islamiyah, 7(2), 175-190.
12



> Jurnal Matlamat Minda,Vol. 5, No. 1, 2025 :1-13 ISSN 2807-6753

B4
s

'-—.'( Jurnal Program Studi : Manajemen Dakwah DOI : 10.56633

Rustandi, 1., Fathoni, A., & Yuliani, S. (2019). Harmonisasi Dakwah dan Moderasi Islam dalam
Masyarakat Multikultural. Bandung: Penerbit UIN Sunan Gunung Djati.

Sarwan, A., & Sabri, F. (2023). Prinsip Tauhid dan Purifikasi Akidah dalam Pemikiran Wahabi.
Jurnal Filsafat Islam, 15(1), 55-72.

Soerjono Soekanto. (2018). Sosiologi: Suatu Pengantar. Jakarta: Rajawali Press.

Susanto, M., Rakhman, F., & Nurhadi, A. (2025). Tantangan Dakwah Wahabi dalam Konteks
Pluralitas Keislaman Indonesia.. Jurnal Komunikasi dan Dakwah, 18(1), 65-83.

Thoyyib, M. (2018). Gerakan Wahabi dan Pemurnian Akidah di Era Modern. Jurnal Sejarah Islam,
4(2), 88-104.

Wahabi, A. (2018). The Wahhabi Doctrine: Its Development and Influence. Riyadh: Islamic
Research Foundation.

Yudi, A., & Halwati, N. (2024). Analisis Teologis atas Gerakan Wahabi di Indonesia. Jurnal limu
Keislaman, 10(1), 30-47.

13



	Abstrak
	Pendahuluan
	Metode
	Hasil dan Pembahasan
	Kesimpulan
	Referensi

